
        
            
                
            
        

    


محقق مجلسی: شرح احوال و آثار فقیه عارف مولانا محمد تقی مجلسی جلد 1





مشخصات کتاب

سرشناسه : قاسمی، رحیم، 1351 -، گردآورنده

عنوان و نام پدیدآور : محقّق مجلسی [کتاب] : شرح احوال و آثار فقیه عارف مولانا محمد تقی مجلسی/ تالیف رحیم قاسمی.

مشخصات نشر : قم: مجمع ذخایر اسلامی: موسسه آل البیت(ع) لاحیاء التراث، 1393.

مشخصات ظاهری : 2ج.: مصور.

شابک : دوره: 978-964-988-802-6 ؛ ج.1: 978-964-988-800-2 ؛ ج.2:978-964-988-801-9

یادداشت : کتاب حاضر به مناسبت اولین همایش بین المللی میراث مشترک ایران و عراق منتشر شده است.

یادداشت : کتابنامه؛ همچنین به صورت زیرنویس.

موضوع : مجلسی ، محمدباقر بن محمدتقی ، 1110-1037ق . -- سرگذشتنامه.

موضوع : مجتهدان و علما -- ایران -- سرگذشتنامه

شناسه افزوده : موسسة آل البیت علیهم السلام لاحیاء التراث (قم)

شناسه افزوده : همایش بین المللی میراث مشترک ایران و عراق ( نخستین : 1393 : تهران و غیره)

رده بندی کنگره : BP55/3 /م3ق2 1393

رده بندی دیویی : 297/998

شماره کتابشناسی ملی : 3805293

تنظیم متن دیجیتال: میثم حیدری

ص: 1




اشاره





محقق مجلسی

شرح احوال و آثار فقیه عارف مولانا محمد تقی مجلسی

ص: 2





ص: 3





بسم الله الرحمن الرحيم

ص: 4





محقق مجلسی: شرح احوال و آثار فقیه عارف مولانا محمد تقی مجلسی

رحیم قاسمی

همایش بین المللی میراث مشترک ایران و عراق (نخستین: 1393: تهران و غیره)

ص: 5





فهرست مطالب دفتر اول

_Toc416972644

مقدّمه 12

خاندان مولانا محمد تقى مجلسى 15

درويش محمد بن حسن عاملى نطنزى 17

حافظ ابو نعيم اصفهانى 22

شيخ نور الدين عبد الصمد نطنزى 26

اساتيد مولانا محمد تقى مجلسى 28

1. شيخ بهاءالدين محمد عاملى 29

2. ملا عبد الله شوشترى اصفهانى 46

3. ملا حسنعلى شوشترى 74

4. مير محمد باقر داماد 84

5. ميرزا ابو القاسم فندرسكى 93

حكايت نماز مولانا محمد تقى بر جنازه مير ابوالقاسم فندرسكى 110

مشايخ اجازه مولانا محمد تقى 112

1. شيخ بهاء الدين محمد عاملى 112

2. ملا عبد الله شوشترى 112

3. ملا حسنعلى شوشترى 113

اجازه ملا حسنعلى به مولانا محمد تقى مجلسى: 113

ص: 6






4. مير محمد باقر داماد 118

5. قاضى معزّ الدين محمد 135

6. شيخ جليل يونس جزائرى 140

7. قاضى ابوالشرف اصفهانى 141

8. شيخ عبد الله بن شيخ جابر عاملى 141

9. مولانا محمد قاسم بن درويش محمد اصفهانى 141

10. شيخ ابو البركات واعظ 142

11. امير شرف الدين على شولستانى 143

اجازه سيد شولستانى به مولانا محمد تقى مجلسى: 147

12. شيخ جابر بن عباس نجفى 156

13. سيد عبد الكريم عاملى 157

14. سيّد حسين بن سيّد حيدر حسينى كركى 157

15. ظهيرالدين إبراهيم حسنى همدانى 173

16. شيخ محمد بن على تبنينى عاملى 185

17. سيد عابد زاهد امير اسحاق استرآبادى 186

18. شيخ محمد بن شمس الدين دستجردى 195

تذكر: 199

معاصران مولانا محمد تقى مجلسى 200

1. ميرزا رفيع الدين محمد نائينى 202

2. مير علاء الدين حسين مرعشى خليفه سلطان 219

3. ملا خليل قزوينى 223

3. ملا محمد شريف بن شمس الدين محمد رويدشتى اصفهانى 227

4. سيد سراج الدين محمد قاسم قهپايى 231

ص: 7





5. ملا عبد الله بن محمد تونى بشروى 238

6. شيخ على شهيدى عاملى 239

7. ميرزا قاضى الدين محمد يزدى 252

8. سيد بدر الدين بن احمد حسينى انصارى عاملى 256

9. مولى محمد رضا نصيرى طوسى واقعه نويس 258

10. ملا محمد طاهر شيرازى نجفى قمى 261

مناظره ملا محمد طاهر و مولانا محمد تقى 271

11. شيخ على نقى كمره اى شيرازى 274

12. آخوند مولانا رضا قلى 281

13. آخوند ملا رجبعلى تبريزى 281

14. مير سيد أحمد علوى عاملى 287

15. اميرلوحى سبزوارى 316

16. ميرزا محمد اردبيلى كاشانى 326

مولانا محمدتقى مجلسى از ديدگاه بزرگان 334

مقامات معنوى 339

1. رؤياى صادقه و مأموريت از جانب اميرالمؤمنين عليه السلام 339

2. واقعه تشرّف خدمت اصحاب كساء و امام سجاد عليهم السلام 340

3. مكاشفه و صحّت زيارت جامعه 344

4. دريافت صحيفه سجاديه از حضرت صاحب الأمر عليه السلام 346

5. مكاشفه و كشف حقايق قرآن كريم 350

6. مكاشفه و پوشيدن لباس نورانى 351

مولانا محمد تقى مجلسى و عرفان 352

دفاع محدّث نورى از طريقه مولانا مجلسى 354

ص: 8





دفاع علامه بيدآبادى از طريقه مولانا مجلسى 355

لزوم تهذيب نفس و رجوع به عرفا از ديدگاه مولانا محمد تقى 361

گزيده آراء مولانا محمد تقى در مناظره با ملا محمد طاهر قمى: 363

ديدگاه مولانا محمد تقى درباره ابن عربى و مولوى و ديگر عرفاء 366

مولانا محمد تقى مجلسى و ترويج حديث 370

اعتبار احاديث كتب اربعه از ديدگاه مولانا محمد تقى 390

نظر مولانا محمد تقى مجلسى در ردّ و قبول احاديث 396

مولانا محمد تقى مجلسى و ترويج فقه الرضا عليه السلام 398

مولانا محمد تقى و تفسير منسوب به امام عسكرى عليه السلام 401

مولانا محمد تقى مجلسى و نماز جمعه 403

نوادرى از مولانا محمد تقى مجلسى به نقل از لوامع قدسيه 407

تأليفات 413

1. روضة المتقين 414

2. شرح مشيخه فقيه 419

3. اللوامع القدسية 424

4. شرح زيارت جامعه كبيره 446

5. إحياء الأحاديث 446

6. شرح الصحيفة السجادية 446

7. رياض المؤمنين وحدائق المتّقين وفقه الصالحين 451

8. حديقة المتّقين في معرفة أحكام الدين لارتقاء معارج اليقين 461

9. شرح خطبه متّقين 472

10. شرح خطبة البيان 472

11. تعليقه بر نقد الرجال 477

ص: 9





12. رساله رضاعيه 478

13. رساله در نماز جمعه 478

14. آداب صلاة الليل 479

16. مناسك حج 479

16. المسئولات 480

17. الأربعون حديثاً 480

18. جنگ مجلسى 480

19. رساله در حجّيّت اخبار آحاد 487

20. تفسير مجمع البحرين 487

21. پنجاه موقف 487

مناظرات با ملا محمد طاهر قمى 492

دستور العمل اخلاقى 502

وفات 524

اشعار اشرف مازندرانى در مرثيه مولانا محمّدتقى مجلسى 528

اعقاب مولانا محمد تقى مجلسى 536

علّامه متبحّر ميرزا كمال الدين فسايى 536

اولاد و اعقاب ملا عزيز الله مجلسى 548

ميرزا محمد تقى اصفهانى شمس آبادى مشهور به الماسى 549

علامه مولانا محمد باقر مجلسى 572

اساتيد و مشايخ اجازه علامه مجلسى: 578

وفات: 615

اولاد و اعقاب علامه مجلسى 623

ص: 10





ص: 11





مقدّمه

عالم ربّانى و عارف صمدانى و محدّث عالى قدر مولانا محمد تقى مجلسى (1003-1070) خورشيد تابان علم و عمل، و از مفاخر مذهب شيعه، و اعلام نامدار شهر اصفهان است. برخى از امتيازات و برجستگى هاى اين شاگرد پرافتخار مكتب اهل بيت عليهم السلام، كه او را بر بسيارى از همگنانش برترى داده عبارتند از:

1. سابقه درخشان علمى خاندان او.

2. علم اندوزى از سنين كودكى، و رشد چشمگير علمى و معنوى از همان اوان.

3. راهيابى به محضر اساطين علم و معنى، همچون شيخ بهائى و مقدّس اردبيلى.

4. اشتغال به تهذيب نفس و رياضات شرعى جهت باريابى و تقرّب به محضر پروردگار از سنين جوانى.

5. دستيابى به حالات و مكاشفات فراوان، و بهره ورى از صحبت حضرت خاتم الأنبياء و أئمه معصومين عليهم السلام در عالم كشف و شهود.

6. توفيقات بزرگ در امتثال اوامر صادره از آن بزرگواران در عالم شهود.

7. تلاش طاقت فرسا در مقابله و تصحيح و سپس نشر و ترويج احاديث اهل بيت عليهم السلام.

8. اهتمام فراوان به دعا و مناجات، و ترويج صحيفه سجاديه زبور آل محمد صلوات الله عليهم.

9. تأليف آثار محققانه و بسيار ارجمند در شرح احاديث اهل بيت عليهم السلام.

10. شرح علمى و روان روايات فقهى معصومين به زبان فارسى، كه در آن گنج هايى از معرفت نهفته است.

11. تدوين بخشى از احكام فقهى اهل بيت به زبان فارسى و مطابق با احتياط كه

ص: 12






تا سال ها پس از وفاتش مورد استفاده شيعيان بوده است.

12. پرورش شاگردان عالم و فرزانه كه بسيارى از آنان از مفاخر شيعه محسوب مى گردند.

13. تبيين معناى عرفان اسلامى و مبارزه با جمود و قشرى گرى مخالفان عرفان.

14. تربيت نفوس مستعدّه در مسير سير و سلوك.

نگارش شرح حال مولانا محمد تقى مجلسى و شرح و تبيين مطالب فوق، كارى بس ارجمند و بايسته است؛ از اين رو با قدردانى از زحمات محقّقان بزرگوارى كه قبلاً در اين وادى تلاش كرده و قلم زده اند،(1) تحقيق جامع كنونى را كه مطالب تازه ياب قابل توجّهى را در بردارد به پيشگاه مشتاقان معارف الهى تقديم كرده، و از روح پاك آن عالم ربّانى خواستار دعا و دستگيرى هستيم.

با سپاس از دوست عزيز و محقّق پر تلاش جناب آقاى سيد صادق اشكورى جهت چاپ اين اثر، آن را به روح بلند و ملكوتى امام راحل عظيم الشأن حضرت امام خمينى رضوان الله عليه اهداء كرده، و سخن خود را با كلام آن بزرگ مرد در كتاب «معراج السالكين وصلاة العارفين» به پايان مى برم:

«اى عزيز! شيطان تو را وسوسه نكند و به آنچه دارى قانع ننمايد، قدرى حركت كن و از صورت بى مغز و قشر بى لبّ تجاوز نما، و ذمايم اخلاق خود را و حالات نفسانيه خويش را تحت مطالعه و مداقه قرار بده، و با كلمات ائمه هدى عليهم السلام

ص: 13





1- . از جمله: مرحوم سيد مصلح الدين مهدوى در كتاب «زندگينامه علامه مجلسى»، مرحوم على دوانى در كتاب «مفاخر اسلام»، آية الله حاج شيخ رضا استادى در كتاب «سيصد و هفتاد و پنج نكته عرفانى»، اخلاقى، حديثى، و آقايان محمد رضا جديدى نژاد و عبد الهادى مسعودى در كتاب «الأسس الحديثية والرجالية عند العلامة الشيخ محمد تقي المجلسي». محقّق گران قدر آقاى سيد جعفر اشكورى نيز تعداد زيادى از اجازات محقق مجلسى را جمع آورى كرده اند كه در «ميراث حوزه اصفهان» چاپ شده است.




و كلمات بزرگان علما انس بگير كه در آن بركاتى است. فرضاً كه از عرفا كسى را به بزرگى نمى شناسى، از علماى بزرگ معرفت و اخلاق، آنها را كه پيش همه علما مسلّم اند پيروى كن؛ مثل جناب عارف بالله و مجاهد فى سبيل الله، مولانا سيد بن طاوس رضى الله عنه، و مثل مولانا عارف بالله و سالك إلى الله شيخ جليل بهائى قدّس سرّه و شيخ ارباب معرفت مولانا محمد تقى مجلسى رضوان الله عليه و شيخ محدّثين، فرزند بزرگوار او مولانا مجلسى رحمه الله. كتاب شرح فقيه مولانا مجلسى اوّل، كه يكى از كتاب هاى نفيس جليل القدر است و فارسى، مطالعه نما، و اگر نفهميدى از اهلش سؤال كن كه در آن كنزهايى از معرفت است.

و همين طور كتب عزيزه شيخان جليلان نراقيان؛ و از علماى معاصر، كتب شيخ جليل القدر، عارف بالله حاج ميرزا جواد تبريزى قدّس سرّه را مطالعه كن؛ شايد إن شاء الله از اين تأبّى و تعسّف خارج شوى، و چون نويسنده خالى از همه مقامات معرفت و انسانيت، عمر را به بطالت نگذرانى؛ كه خداى نخواسته اگر با اين حال از اين عالم منتقل شوى، دنبال آن حسرت ها و پشيمانى هايى است جبران ناپذير، و ظلمت ها و كدورت هايى است بى منتها. بار خدايا! ما را از اين خواب گران برانگيز، و از اين خودخواهى و خودبينى، كه منشأ همه مفاسد است، نجات ده و به صراط مستقيم انسانيت هدايت فرما. إنّك وليّ الهداية والتوفيق».

ص: 14





خاندان مولانا محمد تقى مجلسى


اشاره

آباء و اسلاف مولانا محمّد تقى از اهل علم و زهد و تقوا بوده اند.

عالم جليل ميرزا حيدر على مجلسى در تذكرة الأنساب مى نويسد:

«والد ملا محمّدتقى، ملا على بسيار مقدّس بوده، چون گاهى خيال شعر مى نموده خود را ملقّب به مجلسى نموده بوده؛ بل والده آن جناب، مقدّسه اى عارفه بوده، چنانچه نقل ورعى از او كه از زنان اين زمان مستعبد است، از عالى جناب مقدّس القاب، فاضل علامه امير عبدالباقى دام ظلّه مسموع شد».(1)

آقا احمد اصفهانى بهبهانى در مرآة الأحوال مى نويسد:

«بدان كه آخوند مرحوم، أباً عن جدٍّ مروّج دين و مشيد شريعت سيدالمرسلين وسلّم بوده اند، والى الآن، بحمد الله الملك المنّان، اين نعمت عظمى در اين خاندان باقى است، و در اطراف و اكناف بلاد، از اولاد و احفاد آن مرحوم، مروّجين شريعت و مؤيدين طريقت و ملّت اند، ذٰلِكَ فَضْلُ اَللّٰهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشٰاءُ، وَ اَللّٰهُ ذُو اَلْفَضْلِ اَلْعَظِيمِ...

و والد مرحوم آخوند، مرحوم ملا محمد على، عارف صاحب كمال، و مقدّس نيكو مقال است، و اشعار بسيار رنگين از كلك بدايع افكارش به ظهور رسيده، و در مجلس آرايى ثانى خود نداشته، و تخلّص به «مجلسى» مى فرموده است، ولهذا اين سلسله به مجلسى مشهور شده اند».(2)

شاملو در قصص الخاقانى مى نويسد:

«وجه شهرت آن جناب به مجلسى آن كه والد ايشان به امر شاعرى قيام داشته و

ص: 15







1- . رساله انساب خاندان مجلسى، ضميمه مرآت الاحوال به اهتمام على دوانى ص 260.

2- . مرآت الاحوال جهان نما ج 1 ص 58.




«مجلسى» تخلّص مى كرده اند. مولد آن بزرگ، قصبه اردستان است. نشو و نما در بلده اصفهان يافته، در خدمت علما و فضلا به تحصيل مشغول بوده اند».(1)

در كتاب ها غزل زير را به نام او ثبت كرده اند:

تا شد قدح كش از خم عشق آرزوى ما *** بر دوش مى كشند ملايك سبوى ما

ما بلبلان گلشن عشقيم دور نيست *** گر گوش چرخ كر شود از هاى و هوى ما

داريم حالتى ز محبّت كه لطف دوست *** هر دم درى ز غيب گشايد به روى ما

از روى ما كه پاك كند گرد معصيت *** گر آب مغفرت ندهد شستشوى ما

از طى راه عشق بتان، مجلسى خوشيم *** كاخر به جاى مى رسد اين جست و جوى ما

غزل زير را نيز مرحوم آقا سيد محمد شفيع جزائرى اصفهانى در بياض خويش كه به خط زيباى خود مرقوم نموده بدو نسبت داده است:(2)

سر مكش سر كه اسير قد رعنات شوم *** جلوه كن جلوه كه قربان سراپات شوم

حلقه زن حلقه خم زلف كه مجنون گردم *** رخ نما رخ كه هلاك رخ زيبات شوم

ص: 16





1- . قصص الخاقانى ج 2 ص 38.

2- . زندگينامه علامه مجلسى، مهدوى، ج 1 ص 356.




خنده كن خنده كه پيش لب لعلت ميرم *** عشوه كن عشوه كه سرگرم تماشات شوم

ناز كن ناز كه بر چشم سياهت نازم *** غمزه كن غمزه كه من واله و شيدات شوم

لطف كن لطف به اين مجلسى سوخته دل *** حرف زن حرف كه حيران سراپات شوم

بيشتر ارباب تراجم، نام پدر مولانا محمد تقى را مقصود على ملقّب به مجلسى نوشته اند، ولى امضاى او محمد تقى بن مجلسى است.

شيخ حرّ عاملى كه معاصر او بوده، او را به عنوان محمد تقى بن المجلسى نوشته است و خود در مقدمه روضة المتقين مى نويسد: «محمد تقى بن على الملقّب بالمجلسى».


درويش محمد بن حسن عاملى نطنزى

جدّ مادرى مولانا محمد تقى: زاهد ربّانى، ملا درويش محمّد اصفهانى، فاضلى عامل و مقدّسى كامل، و از تلامذه افضل المتأخرين وترجمان المتقدّمين، عالم صمدانى مرحوم شيخ زين الدين عاملى مخاطب به شهيد ثانى، و والد ماجد او، مجتهد كامل اوحدى شيخ حسن عاملى است كه فاضل و عارف و مروّج مذهب اثنى عشريه بوده است.(1)

شيخ حسن، عالمى زاهد و عابد و صاحب كرامت، و از شاگردان فقيه محقّق شيخ نورالدين على بن عبدالعالى كركى بوده و از او اجازه داشته است.(2)

مولانا محمد تقى در اجازات خود از جدّ بزرگوار خويش چنين ياد كرده است:

ص: 17






1- . مرآت الاحوال جهان نما ج 1 ص 58.

2- . مولانا محمدتقى در اجازه به سيد عبد الحسين خاتون آبادى مى نويسد: «إجازاته لجدّي موجودة الآن». الإجازات لجمع من الأعلام والفقهاء والمحدثين، ص 275.




1. «جدّي الفاضل العالم العامل، شيخ الفقهاء والمحدّثين في زمانه الشريف المولي درويش محمد، قدّس سرّه، ابن الشيخ الجليل الفاضل النبيل الزاهد الورع التقي النقي الشيخ حسن النطنزي العاملي».(1)

2. «جدّي رئيس الفقهاء والمحدثين مولانا درويش محمد، ابن الزاهد العابد البدل الشيخ حسن النطنزي العاملي».(2)

3. «جدّي شيخ فقهاء الزمان في عصره الشريف، مولانا درويش محمد، ابن الزاهد العابد البدل الشيخ حسن الاصفهاني العاملي».(3)

4. «جدّي القمقام، شيخ الطائفة في عصره الشريف، مولانا درويش محمد».(4)

5. «جدّي المعظم الثقة الثقة الفقيه المحدّث مولانا درويش محمد بن الشيخ العالم الزاهد البدل، صاحب الكرامات، الحسن الاصفهاني النطنزي العاملي».(5)

6. «الشيخ الفاضل الفقيه المحدّث، شيخ الطائفة في عصره، الشريف جدّي من قبل الامّ، مولانا درويش محمّد بن الشيخ الزاهد العابد البدل الشيخ حسن النطنزي العاملي.

روي عن شيخه الأعظم نورالدين علي بن عبدالعالي، وله منه إجازات.

ويروي خالي مولانا محمّد قاسم وابن عمّتي الشيخ عبد الله بن جابر العاملي عنه، وأجازا لي بعد ما قرأ عليّ».(6)

شيخ حرّ عاملي مي نويسد: «الشيخ درويش محمد بن الحسن العاملي. كان فاضلاً

ص: 18





1- . نخستين دو گفتار، ص 93 (اجازه به علامه آقا حسين خوانسارى).

2- . اجازات الحديث ص 275.

3- . همان ص 43.

4- . بحار الانوار ج 107 ص 80 (اجازه به كرباسى همدانى)

5- . شرح الصحيفة السجادية ص 40.

6- . نقد الرجال، ج 2، ص 225. ش 1853.




صالحاً زاهداً، من المشايخ الأجلاء، يروي عن الشيخ علي بن عبدالعالي العاملي».(1)

صاحب رياض العلماء مي نويسد:

«المولي كمال الدين درويش محمد بن الشيخ حسن العاملي، ثمّ النطنزي، ثمّ الاصفهاني. كان من أكابر ثقات العلماء. ويروي عن الشيخ علي الكركي.

ويروي عنه جماعة من الفضلاء؛ منهم: المولي محمدتقي المجلسي، والد الاستاد الاستناد قدّس سرّه، ومنهم: الشيخ عبد الله بن جابر العاملي، ومنهم: القاضي أبوالشرف الإصفهاني، كما يظهر من آخر وسائل الشيعة للشيخ المعاصر المذكور...

قال: في بحث أسناد دعاء الصباح والمساء لعليّ عليه السلام في المجلد الثاني من كتاب صلاة «بحار الأنوار» هكذا: «هذا الدعاء من الأدعية المشهورة، ولم أجده في الكتب المعتبرة إلا في مصباح السيد ابن باقي رحمه الله. ووجدت منه نسخة قرأه المولي الفاضل مولانا درويش محمد الإصبهاني جدّ والدي من قبل أمّه، رحمة الله عليهما، علي العلامة مروّج المذهب نورالدين علي بن عبدالعالي الكركي، قدّس الله روحه، فأجازه. وهذه صورته: «الحمد لله، قرأ عليّ هذا الدعاء والذي قبله، عمدة الفضلاء الأخيار الصلحاء الأبرار، مولانا كمال الدين درويش محمد الاصفهاني، بلّغه الله ذروة الأماني، قرائة تصحيح. كتبه الفقير علي بن عبد العالي في سنة تسع وثلاثين وتسعمأة حامداً مصلياً».(2)

به نوشته علامه مولانا محمد باقر مجلسى، جدّش درويش محمد اوّلين كسى است كه در دولت صفويه به نشر احاديث اهل بيت عليهم السلام پرداخته است.

علامه بزرگوار در اجازه به شيخ احمد بحرانى مى نويسد:

«ما أخبرني به إجازة في صغري الشيخ الجليل عبد الله بن الشيخ جابر العاملي، ابن عمة والدي، رحمة الله عليهما، عن جدّ والدي من قبل أمّه، الفاضل العالم المحدّث مولانا

ص: 19





1- . امل الآمل ج 1 ص 141.

2- . رياض العلماء ج 2 ص 271 272.




درويش محمد بن الشيخ حسن النطنزي، روّح الله روحه. وهو أوّل من نشر حديث الشيعة بعهد دولة الصفوية باصبهان».(1)

مير محمد حسين خاتون آبادى در حاشيه مناقب الفضلاء مى نويسد:

«وهذا المولي كمال الدين من العبّاد والزهّاد، وهو مدفون في نطنز، وله قبة معروفة».(2)

مولانا محمد تقى در شرح فارسى فقيه مى نويسد: «جدّ اين شكسته، كتب حديث را بر شيخ الطائفه نورالدين على بن عبد العالى خوانده بود و اجازات از او داشت، امّا چون رغبت مردمان در فقه بيشتر بود مدارش بر درس كتب فقهيه بود».

مولانا محمد تقى از جدّ اعلاى خود چنين ياد كرده است: «الشيخ الجليل الفاضل النبيل الزاهد الورع التقى النقى»،(3) «الشيخ العالم الربّاني» شيخ حسن نطنزى.(4)

ملا محمّد قاسم اصفهانى فرزند درويش محمد، و شيخ عبد الله بن جابر بن عبد الله عاملى، به ترتيب دايى و پسر عمّه مولانا محمد تقى بوده اند، و وى از طريق آن دو، از جدّ خويش نقل حديث مى كند.(5)

مولانا محمد تقى از شوهر عمّه خود شيخ جابر نيز چنين ياد كرده است:

«زوج عمّتي الشيخ العالم الزاهد العابد جابر بن عبد الله العاملي».(6) «الشيخ الأجل

ص: 20





1- . اجازات الحديث ص 23. و نيز ر. ك: اجازه علامه مجلسى به ميرزا ابو طالب فندرسكى در ميراث حديث شيعه ج 4 ص 533.

2- . ميراث حديث شيعه ج 4 ص 492.

3- . نخستين دوگفتار ص 93.

4- . الذكرى الالفية ج 3 ص 113.

5- . ملا محمد قاسم از پدر خود و پدر شيخ عبد الله نقل حديث مى كند و شيخ عبد الله نيز از پدر خود و پدر ملا محمد قاسم روايت مى يكند. درويش محمد و شيخ جابر هر دو از شاگردان محقق كركى بوده اند.

6- . شرح الصحيفة السجادية ص 40.




الأعظم جابر بن عبد الله».(1) «الشيخ العابد الزاهد البدل جابر العاملي».(2)

وى در اجازه به ملا محمد مقيم اصفهانى شيخ جابر را به عنوان نسيب جدّ خود درويش محمد ذكر كرده است.(3)

آقا احمد بهبهانى مى نويسد:

«خال آن مرحوم، ملا محمد قاسم از جمله فضلا و عرفاست.

بلكه والده آن جناب نيز مقدّسه عارفه صالحه بوده، و ميرزا حيدر على مرحوم، از عاليجناب معلّى القاب، علامى امير عبد الباقى رحمة الله عليه امام جمعه اصفهان نقل فرموده است كه والد آخوند مرحوم در وقتى از اوقات عازم سفرى شد، و دو فرزند ارجمند خود، آخوند ملا محمد تقى و ملا محمد صادق را در خدمت علامه مقدّس آخوند ملا عبد الله شوشترى به جهت تحصيل علوم دينيه گذارده، سفارش ايشان را به آخوند مرحوم كرده، به سفر رفتند.

در آن اوان، موسم عيدى رسيد. آخوند ملا عبد الله مبلغ سه تومان نقد به آخوند ملا محمد تقى داده، فرمودند كه به مصرف ضروريات خود برسانيد.

آخوند عرض نمودند كه بدون اذن و اجازه والده نمى توانم گرفت.

چون از خدمت والده استجازه نمود فرمودند كه: والد شما دكانى دارد كه كرايه او چهارده غاز بكى است، و اين را بر اخراجات خود تقسيم كرده ايم، و مدتى است كه به اين عادت شده است، و حال كه اين وجه را بگيريم توسعه به هم خواهد رسيد، و يقين است كه تمام خواهد شد و عادت اولى فراموش خواهد گرديد؛ پس لابد بايد اغلب اوقات، اظهار احوال خود به خدمت آخوند يا ديگرى نماييم، و اين صلاح ما

ص: 21





1- . الاجازات لجمع من الأعلام ص 275.

2- . همان ص 43.

3- . همان.




نيست. چون اين معذرت به سماع آخوند رسيد ايشان را دعا فرمود».(1)


حافظ ابو نعيم اصفهانى

عارف محدّث مشهور از اجداد پدرى مولانا محمدتقى است. مولانا در اجازه به فرزند خود علامه مجلسى به اين مطلب تصريح فرموده و مى نويسد:

«وعن السيد فخّار، جميع مصنّفات أبي العباس أحمد بن يحيي المشهور بتغلب، صاحب الفصيح عن عميد الرؤساء هبة الله ايوب، عن أبي القصار، عن أبي الحسن سعد الخير بن محمد الاندلسي، عن أبي سعيد محمد بن محمد المظفري، عن الحافظ أبي نعيم جدّي أحمد بن عبد الله الإصفهاني صاحب كتاب حلية الأولياء عن أبي الحسن محمد بن أحمد بن كيسان النحوي، عن تغلب».(2)

ابونعيم احمد بن عبد الله(3) بن احمد بن اسحاق بن موسى بن مهران اصفهانى (م: 430 ق، مدفون در محله مردبان اصفهان) از اعلام محدّثان و روات و اكابر حافظان مورد اعتماد است. جدّش: مهران، غلام عبد الله بن معاوية بن عبد الله بن جعفر طيار بوده و به شرف اسلام مشرّف گرديده است.

ابونعيم از طرف مادر سبط عارف و محدّث مشهور محمد بن يوسف بن معدان بنّاء(4)

ص: 22






1- . مرآت الاحوال جهان نما ج 1 ص 58 59.

2- . الذكري الالفية للشيخ الطوسى ج 3 ص 133 134.

3- . ابونعيم در ذكر أخبار إصبهان (ج 2 ص 93) مى نويسد: «عبدالله بن أحمد بن إسحاق بن موسي بن مهران - وأسلم مهران مولي عبد الله بن معاوية بن عبد الله بن جعفر بن أبي طالب - أبومحمد والدي رحمه الله، توفي في رجب سنة خمس وستين وثلاثمائة ودفن عند جدّه من قبل أمّه محمد ابن يوسف البناء الصوفي بمقبرة روشاباذ».

4- . ابونعيم در ذكر أخبار إصبهان (ج 2 ص 14) در شرح حال عارف بزرگ على بن سهل مى نويسد: «علي بن سهل بن محمد بن الأزهر أبو الحسن الصوفي، أحد أعلام المتصوفة من أهل إصبهان. كان من أصحاب جدّي محمد بن يوسف البنّاء، ثمّ بلغ من شأنه أنّه كان يكاتب الجنيد بن محمد وأقرانه. توفّي سنة سبع وثلاثمائة».




(م: 386 ق، مدفون در محله خواجوى قديم اصفهان) است.

صاحب رياض العلماء مى نويسد:

«ثمّ اعلم أنّ الحافظ أبانعيم هذا كان الجدّ الأعلي للمولي محمدتقي المجلسي، ولولده الأستاذ الاستناد، قدّس الله تعالي روحهما... والمعروف أنّ الحافظ أبا نعيم كان من محدّثي علماء العامة، ولكن سماعي من الأستاذ الاستناد المشار إليه هو أنّ الظاهر أنّه كان من علماء الخاصّة، ولكن كان يتّقي، كما هو الغالب في أحوال ذلك الزمان».(1)

ابن شهر آشوب در معالم العلماء مى نويسد:

«الحافظ أبونعيم أحمد بن عبد الله الاصفهاني، عاميّ المذهب، إلا أنّ له كتاب منقبة المطهّرين ومرتبة الطيبين، وما نزل من القرآن في أميرالمؤمنين عليه السلام».(2)

ذهبى در «تذكرة الحفّاظ» مى نويسد:

«قال أحمد بن محمد بن مردويه: كان أبونعيم في وقته مرحولاً إليه، لم يكن في أفق من الآفاق أحد أحفظ منه ولا أسند منه، كان حفّاظ الدنيا قد اجتمعوا عنده، وكلّ يوم نوبة واحد منهم يقرأ ما يريد إلي قريب الظهر، فإذا قام إلي داره ربّما كان يقرأ عليه في الطريق جزؤ، لم يكن له غذاء سوي التسميع والتصنيف. وقال حمزة بن العباس العلوي: كان أصحاب الحديث يقولون: بقي الحافظ أربع عشرة سنة بلا نظير، لا يوجد لا شرقاً ولا غرباً أعلي إسناداً منه ولا أحفظ منه».(3)

حافظ ابونعيم داراى آثار فراوانى است كه نام آن ها در مقدمه كتاب الضعفاء او، تحت 60 عنوان بيان شده است. از جمله: دلائل النبوة، ذكر أخبار اصبهان، الأربعون

ص: 23





1- . ر. ك: بحار الانوار ج 102 ص 109.

2- . معالم العلماء ص 61.

3- . خلاصة عبقات الأنوار ج 1 ص 172.




حديثاً فى الإمام المهدى، مانزل من القرآن فى على بن أبى طالب عليه السلام، و حلية الأولياء كه: «يعدّ أكبر موسوعة في تراجم نسّاك الأمة الاسلامية وزهّادها وعبّادها، ويدلّ هذا الكتاب علي اتّساع روايته، وكثرة مشايخه، وقوّة اطّلاعه علي مخارج الحديث وطرقه. ولمّا صنّف هذا الكتاب حمل في حياته إلي نيسابور، فبيع بأربعمائة دينار. وفيه أحاديث لا توجد في غيره، بل هو عمدة كلّ من جاء بعده وكتب في هذا الموضوع. وقد اعتصره وهذّبه ابن الجوزي في كتابه صفة الصفوة».(1)

صاحب روضات الجنّات مى نويسد:

«في بعض فوائد سيدنا الأمير محمد حسين الخاتون آبادي سبط العلامة محمد باقر المجلسي قال: وممّن اطّلعت علي تشيّعه من مشاهير علماء أهل السنة هو الحافظ أبونعيم، المحدّث باصبهان، صاحب كتاب حلية الأولياء وهو من أجداد جدّي العلامة، ضاعف الله إنعامه. وقد نقل جدّي تشيّعه عن والده عن أبيه حتي انتهي اليه...

ولمّا كان الولد أعرف بمذهب الوالد من كلّ أحد، لم يبق شك في تشيّعه».

وعن المولي نظام الدين القرشي من تلامذة الشيخ البهائي أنّه ذكره في القسم الثاني من كتاب رجاله «نظام الأقوال» وقال: «رأيت قبره في اصبهان مكتوباً عليه: قال رسول الله صلّى الله عليه وآله: مكتوب علي ساق العرش: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، محمد بن عبد الله عبدي ورسولي، وأيّدته بعلي بن أبي طالب. رواه الشيخ الحافظ المؤمن الثقة العدل أبونعيم أحمد بن محمد بن عبد الله سبط أحمد بن يوسف البناء الاصفهاني رحمه الله ورضي عنه، ورفع في أعلي عليين درجته».

چنانچه مشهور است مقبره حافظ ابونعيم به دست يكى از محدّثان روزگار صفوى كه با مولانا محمد تقى مجلسى عداوت داشته تخريب گرديده، امّا در رساله منسوب به علامه مجلسى در جواب مسائل ملا خليل مى نويسد: «و نوّاب قدسى جناب شاه

ص: 24





1- . كتاب الضعفاء ابونعيم، مقدمه، ص 13.




اسماعيل در هرجا كه به خانقاه مشايخ اهل سنّت مى رسيدند خراب مى كردند و حيله و مكرهاى ايشان را بر مردم اظهار مى فرمودند. و از جمله آن ها در محلّه ما سابقاً بقعه اى بود كه مزار ابونعيم نامى بوده از مشايخ اهل سنّت، و در سقف بقعه، چراغى برافروخته بودند كه پيوسته روشن بود، و در كتيبه آن نوشته بودند:

چراغى را كه ايزد برفروزد *** هرآن كس پف كند ريشش بسوزد

آن معدن اسرار ربانى، چون آن حالت را مشاهده نمودند كه مبنى بر حيله است، مردى را فرستاده بودند كه پف كند و آن چراغ را خاموش كند؛ ريشش نسوخت.

پس فرمودند كه آن عمارت خراب كرده بودند.

پس ظاهر شده بود كه راهى از سقف عمارت به خانه متولّى داشته كه ساخته بودند، و از آن راه روغن و فتيله به چراغ آن بقعه مى رسانيده اند.

پس به اين طريق، بنيان باطل را از بيخ كنده، و حق را به جاى او نشانيده اند».(1)

محمد هادى بن لوحى موسوى حسينى سبزوارى صاحب كتاب أصول العقائد كه در 1082 تأليف شده، مى نويسد: «از جمله علماى سنّى كه در اين باب حديث نقل كرده يكى حافظ ابو نعيم اصفهانى است كه قبرش در بيرون دروازه باب الدشت اصفهان واقع بود، و مردم اين شهر از جهت جهل به احوال او به زيارت او مشغول مى شدند، و نمى دانستند كه سنّيان قديم قبر آن را مزار خود كرده بودند، و در وقتى كه شيعه در اين شهر بسيار شدند سنّيانى كه از ترس اظهار تشيع كرده بودند به رسم عادت مشغول زيارت آن شقى بودند، و چون رفته رفته سنّيان برطرف شدند از اين شهر، شيعيان به گمان آن كه صاحب آن قبر مرد خوبى است به زيارت او اشتغال مى نمودند، و در آخر كار، والد اين بى مقدار، هدايت اهل اصفهان نموده، شيعيان اين بلده را از زيارت آن دشمن خاندان اهل بيت رسالت عليهم السلام منع نمود، و حالا اثرى از

ص: 25





1- . صفويه در عرصه دين، فرهنگ و سياست ج 2 ص 597 598.




آن قبر باقى نيست».(1)

چنانچه در نقل صاحب روضات از علامه مير محمد حسين خاتون آبادى از علامه مجلسى آمده، علامه و پدرش مولانا محمد تقى، جدّشان حافظ ابونعيم را از شيعيان اهل بيت عليهم السلام مى دانسته اند، و اين با تعبيرى كه در رساله منسوب به علامه مجلسى آمده: «مزار ابو نعيم نامى بوده از مشايخ اهل سنّت» منافات دارد.

همچنين آثار ارزشمند حافظ ابونعيم در فضائل و مناقب اهل بيت عليهم السلام همچون: الأربعون حديثاً فى الإمام المهدى و مانزل من القرآن فى على بن أبى طالب عليه السلام، مبين غرض ورزى مير محمد هادى بن ميرلوحى است كه او را به ناحق «دشمن خاندان اهل بيت رسالت» دانسته است.(2)


شيخ نور الدين عبد الصمد نطنزى

عارف مشهور، از اجداد مادرى مولانا محمد تقى مجلسى است.

مولانا محمد تقى در روضة المتقين با اشاره به تشيع سلطان محمد خدابنده و تلاش او در گسترش و رسميت بخشيدن به تشيع در ايران مى نويسد:

«والموجود الآن من تلك الآثار في اصبهان:

في الجامع القديم الذي كتب في زمانه في ثلاث مواضع.

وعلي منارة دارالسيادة التي تمّمها سلطان محمد بعد ما أحدثها أخوه غازان أيضاً.

والأسامي موجودة الآن في بعض المعابد التي رأيتها:

ص: 26






1- . اصول العقائد ص 294.

2- . مير محمد هادى در جايى ديگر از كتاب خود مى نويسد: «شيخ ابوالفتوح عجلى شافعى كه در مذهب شافعى هشت تصنيف دارد و شاگرد ابوالوفاى پسر حافظ ابونعيم مذكور است و قبرش در قبرستان چنبلان اصفهان است و مردم اين شهر به زيارت او نيز مشغول بودند و به هدايت والد اين فقير رحمه الله ترك زيارت آن شقى نمودند».




منها: معبد پيربكران، الذي في لنجان، وبني في زمانه. وكذا في معبد قطب العارفين، نور الدين عبد الصمد النطنزي، الذي لي نسبة إليه من طرف الأمّ».(1)

مولانا در مناظره با ملا محمد طاهر قمى نيز مى نويسد:

«شيخ عبد الرزّاق كاشانى رحمه الله... مريد شيخ عبد الصمد نطنزى است، و تشيع او [نطنزى] اظهر من الشمس است، و در كتيبه خانقاه او كه قريب سيصد سال است كه نوشته شده است، اسامى ائمه اثنى عشر مكتوب است. و اين فقير، احوال شيخ عبدالرزّاق را از شيخ بهاء الدين محمد رحمه الله پرسيدم. فرمودند كه در تشيع او دغدغه نيست، و همچنين در فضيلت و كمالات او، و تشيع نور الدين عبد الصمد».(2)

«روزى اين حقير از شيخ مرحوم پرسيدم كه حديث كميل كه مستند صوفيه است در وحدت وجود صحيح است؟ فرمودند كه: از آن گذشته كه شك در آن توان كرد، و از آن جمله شيخ عبد الرزّاق تصحيح او نموده، و او از شيخ نور الدين عبد الصمد نطنزى نقل كرده است، و ايشان از معظم علماى شيعه اند».(3)

شيخ عبد الصمد از شيخ نجيب الدين على برغش خرقه پوشيده است. وى در نطنز ساكن بوده و در سال 699 ق وفات كرده است. مقبره او از آثار باستانى به شمار مى رود و كتيبه سردر خانقاه او مورّخ به سال 725 ق است.

ص: 27





1- . روضة المتقين ج 9 ص 31.

2- . صفويه در عرصه دين، فرهنگ و سياست ج 2 ص 632.

3- . همان ج 2 ص 657.





اساتيد مولانا محمد تقى مجلسى


اشاره

مولانا محمد تقى از خردسالى به تعليم پدر بزرگوار خود به كسب علم پرداخته و در پرتو عنايات حق تعالى به درجات بلندى از علم و معرفت دست يافت.

وى در شرح فارسى كتاب من لا يحضره الفقيه در باب نماز ميت مى نويسد:

«الحمد لله ربّ العالمين كه بنده در چهار سالگى همه اينها را مى دانستم، و نماز شب مى كردم در مسجد صفا، و نماز صبح را به جماعت مى كردم، و اطفال را نصيحت مى كردم به آيه و حديث، به تعليم پدرم رحمه الله تعالى».(1)

او در حالى كه هنوز به سنّ تكليف نرسيده بود در درس علامه ذوفنون و فقيه و محدّث بزرگ زمان شيخ بهائى شركت مى كرد و بارها در مجلس درس با استاد به بحث و تبادل نظر مى پرداخت، و شيخ كه اسوه فضيلت و تواضع بود در مواردى نظر شاگرد خود را مى پذيرفت و از رأى خود بازمى گشت.

مولانا محمد تقى با اشاره به يكى از مباحثات خود با استاد مى نويسد:

«فاستحسن كلامي، ولم يتكلّم بعده بما كان يتكلّم قبله. هو شيخنا الأعظم، بهاء الملة والدين رضي الله تعالي عنه. وكان إنصافه فوق أن يوصف. مع أني حين ما تكلّمت بذلك أصغر تلامذته وأحقرهم، ومظنوني أني لم أكن إذ ذاك بالغاً الحلم. وكثيراً ما كان يرجع عن اعتقاده بقولي وقول أمثالي. وفي ذلك الزمان كان يحضر أكثر فضلاء العصر في مجلسه العالي، مع أن إسكاتي كان في غاية السهولة؛ لكثرة تبحّره في جميع العلوم».(2)

آقا احمد بهبهانى در مرآة الأحوال مى نويسد: «آخوند مرحوم، تحصيل علوم را به خدمت أفضل المتقدّمين والمتأخّرين، شيخ الإسلام والمسلمين، شيخ بهاءالدين محمد

ص: 28







1- . لوامع صاحبقرانى ج 2 ص 376.

2- . روضة المتقين ج 14 ص 404.




عاملى قدّس سرّه، و به خدمت علامه زاهد مقدّس ورع آخوند ملا عبد الله شوشترى وغيرهما فرموده است... و بعد از اوان تحصيل، مدتى در نجف اشرف، در مقام مهدى عليه السلام به رياضت مشغول شد، و در كسب اخلاق و تهذيب باطن به حدّى كوشيد كه به تصوّف متّهم گرديد. تعالى شأنه عن ذلك علوّاً كبيراً».(1)

در اين فصل به شرح حال كوتاهى از اساتيد مولانا محمد تقى مجلسى مى پردازيم.


1. شيخ بهاءالدين محمد عاملى

صاحب نقدالرجال در شرح حال او مى نويسد:

«محمد بن الحسين بن عبد الصمد المشتهر ببهاء الدين العاملي الحارثي، منسوب إلي الحارث الهمداني الذي كان من أصحاب أميرالمؤمنين عليه السلام ومن خواصّه. والهمدان بسكون الميم والدال المهملة قبيلة من اليمن.

جليل القدر، عظيم المنزلة، رفيع الشأن، كثير الحفظ، ما رأيت بكثرة علومه ووفور فضله وعلو مرتبته أحداً، في كلّ فنون الإسلام كمن كان له فنّ واحد. له كتب نفيسة جيّدة، منها: الكتاب الموسوم بالحبل المتين و كتاب مشرق الشمسين».(2)

مولانا محمد تقى مجلسى در حاشيه نقد الرجال مى نويسد:

«شيخنا الأعظم، بل الوالد المعظم، بهاء الملة والحق والحقيقة والدين، علامة العلماء وشيخ الطائفة المحقة في عصره الشريف. قرأتُ عليه طرفاً من التفسير والفقه والأحاديث، وأجاز لي جميع كتب العلماء، سيّما ما تضمّنته الإجازة الكبيرة للشيخ زين الدين بخطه لأبيه، وذكر أباه أنّه المترقّي من حضيض التقليد إلي أوج الاستدلال، الحسين ابن الفاضل الصالح عبد الصمد ابن الشيخ الزاهد العابد البدل صاحب الكرامات شمس الدين محمد العاملي. وذكر شيخنا من جملة كراماته أنه كان الثلج، ولم يكن في بيته شئ من القوت،

ص: 29






1- . مرآة الاحوال ص 101.

2- . نقد الرجال ج 4 ص 186 187.




وكان أولاده يبكون؛ فقال لجدّتنا: أسكتيهم ببعض الحيل، وندعو الله حتي يرزقنا.

فأخذت جدّتنا الثلج، وأوقعته في إجانة الخمير، وقالت لهم: هذا الخمير نتهيأ ونخبز لكم. فذهب الأولاد إليه، وقالوا: يا أباه تهيأ الخمير!

فلمّا رآه رأي أنّ الله تعالي جعل الثلج لهم خميراً؛ فشكروا الله تعالي عليه.

فقال شيخنا: هكذا كان حالنا؛ فلما جئنا إلي العجم ذهبت تلك الأحوال. ثمّ قرأ:(1)

من ملك بودم وفردوس برين جايم بود *** آدم آورد در اين دير خراب آبادم

مولانا محمد تقى در شرح مشيخه فقيه درباره شيخ بهائى مى نويسد:

«هو شيخنا وأستاذنا، ومَن استفدنا منه، بل كان كالوالد المعظّم.

كان شيخ الطائفة في زمانه، جليل القدر، عظيم الشأن، كثيرالحفظ.

ما رأيت بكثرة علومه ووفور فضله وعلوّ مرتبته أحداً.

له كتب نفيسة منها: حبل المتين و مشرق الشمسين.

بل هذا الشرح [روضة المتقين] أيضاً من فوائده. فإنّي رأيته في النوم وقال لي: لم لا تشتغل بشرح أحاديث أهل البيت عليهم السلام؟ فقلت له: هذا شأنكم، وأنتم أهله. فقال: مضي زماننا، واشتغل، واترك المباحثات سنة حتّي يتمّ.

وكان بعد ذلك الرؤيا في بالي أن أشتغل بذلك، ولمّا كان هذا أمراً عظيماً ما كنت أجترأ عليه، حتي حصل لي مرض عظيم، ووصّيتُ فيه، واشتغلتُ بالدعاء والتضرّع إلي الله تعالي أن يغفر لي ويذهب بروحي. فأصابني حينئذٍ سنة، فرأيت سيّدي شباب أهل الجنة أجمعين قدّامي جالسَين عندي، وسيّد الساجدين عليه السلام فوق رأسي جالساً، وأظهروا:(2) إنّا جئنا لشفائك. وقال سيّد الساجدين عليه السلام: لا تطلب الموت؛ فإنّ وجودك أنفع. فانتبهتُ من السنة، وذهب الوجع بالكلية، وحصل العرق.

ص: 30





1- . نقد الرجال ج 4 ص 186.

2- . در اصل: وأظهر.




ثمّ حصلت لي سنة أخري، فرأيت سيد الأنبياء والمرسلين وأشرف الخلائق أجمعين قائماً في بيتي، فأردت أن أقبّل رجله، فلم يدعني، فشرعت في مدائحه...

وهو صلى الله عليه وآله يتبسّم ويقول: كذلك أنا...

ثمّ قلت: يا رسول الله! أهدني لأقرب الطرق إلى الله تعالي.

فقال صلى الله عليه وآله: هو ما تعلم. فقلت: يا رسول الله! بأي شيء أعمل؟ وكان مرادي أن اشتغل بالرياضات للوصول إلي الله، أم بغيره مما يأمره صلى الله عليه وآله.

فقال صلى الله عليه وآله: اعمل بما كنت تعمل. وكنت في هذه المقال إذ قال صلى الله عليه وآله: جاء علي وفاطمة صلوات الله عليهما إلي عيادتك.

فأخذني البكاء والنحيب، وقلت: أنا كلبهم، أيّ مقدار لي حتي تجيء ويجيئان إلي عيادتي؟ فانشقّ جدار البيت، وظهرا عليهما السلام. وللدهشة انتبهتُ، فبكيتُ كثيراً.

ثمّ حصلت لي سنة أخري، فسمعت أنّ سيدالمرسلينصلّى الله عليه وآله أرسل إليك من الجنة ثمرة، وكباباً منها... فانتبهتُ من ذلك الرؤيا، وأوّلتها بالعلم، وألهمتُ بأن أشتغل بشرح الأحاديث، فاشتغلتُ بذلك. ولمّا كانت الطلبة مشغولين بالدرس كنت أدغدغ في ترك الدروس بالكلية، ولكن حصل في التعطيلات التوفيق من المنعم الوهّاب.

وحسبتها كانت سنة، علي ما قاله شيخنا البهائي رضي الله تعالي عنه...

ومات رحمه الله في شوّال لسنة ثلاثين بعد الألف الهجرية في اصبهان، ونقل إلي المشهد الرضوي، صلوات الله علي صاحبه، ودفن في داره جنب الروضة المقدسة. والآن يزار هنا. وكان عمره بضعاً وثمانين سنة، إما واحداً أو اثنين، فإني سألت عن عمره رضي الله عنه، فقال: ثمانون أو أنقص بواحدة. ثمّ توفّي بعده بسنين.

وسمع قبل وفاته بستة أشهر صوتاً من قبر بابا ركن الدين رضي الله عنه، وكنت قريباً منه، فنظر إلينا وقال: سمعتم ذلك الصوت؟ فقلنا: لا. فاشتغل بالبكاء والتضرّع، والتوجّه إلي الآخرة. وبعد المبالغة العظيمة قال: إنه اخبرت بالاستعداد للموت.

وبعد ذلك بستّة أشهر تقريباً توفّي رحمه الله. وتشرّفت بالصلاة عليه مع جميع الطلبة

ص: 31





والفضلاء وكثير من الناس يقربون من خمسين ألفاً».(1)

مير محمد صالح خاتون آبادى در حدائق المقربين مى نويسد:

«شيخ بهاء الدين محمد عاملى در مراتب اشتهار مانند شمس در رابعة النهار است، و او تلميذ پدر بزرگوار خود شيخ حسين است، كه شاگرد شيخ زين الدين عليه الرحمة بوده است. و پدر او شيخ عبدالصمد است، و پدر او شيخ شمس الدين محمد.

و ايشان همه عالم و عامل، و از اهل زهد و ورع بوده اند، و نسب ايشان به حارث همدانى مى رسد. و حارث از قبيله همدان است كه در يمن بوده اند، و از خيار اصحاب اميرالمؤمنين عليه السلام بوده است...

و آخوند ملا محمد تقى مجلسى عليه الرحمة نقل مى فرموده از شيخ، كه: آباء و اجداد ما در جبل العامل پيوسته به زهد و عبادت مشغول بودند، و صاحب مقامات و كرامات بودند. و از جدّ پدر خود شيخ شمس الدين نقل مى فرموده كه: روزى برف عظيم باريده بود، و در خانه جدّ ما قوتى براى عيال و اولاد او نبود، و اطفال مى گريستند و نان مى خواستند. پس جدّ ما به جدّه ما فرمود كه اطفال را ساكن كن كه نگريند تا دعا كنيم كه حق تعالى به ما و ايشان روزى عطا فرمايد.

پس جدّه ما قدرى از برف برگرفت و به نزديك تنور برد، و گفت: اين نان است براى شما مى پزم. و آتش در تنور افروخت، و برف را مانند گرده نان بر تنور مى چسبانيد، و جدّ ما به دعا مشغول بود. ناگاه ديدند كه گرده هاى نان از تنور بيرون آمد، و اطفال خوشحال شدند، و به نزد جدّ ما آمدند، و او را از واقعه خبر دادند.

چون جدّ ما استجابت دعاى خود را مشاهده نمود، شكر حق تعالى به جا آورد.

پس بعد از ذكر اين قصه غريبه، شيخ فرمود كه ما در جبل العامل صاحب چنين احوال بوديم، چون به بلاد عجم آمديم آن حالت ها از ما سلب شد. [و] آن شعر

ص: 32





1- . روضة المتقين ج 14 ص 434 436.




مشهور را خوندند كه:

من ملك بودم وفردوس برين جايم بود *** آدم آورد در اين دير خراب آبادم

و أيضا بعضى از ثقات نقل نموده اند كه شيخ چند روز قبل از وفات خود اراده زيارت مقابر نمود، و با جمعى از اجلاء و اكابر به مقبره [بابا ركن الدين] رفت.

چون در مقبره قرار گرفت با رفقا گفت كه صدايى به گوش من رسيد، آيا شما شنيديد؟ همگى ايشان گفتند كه چيزى نشنيديم. و هرچند از او تفتيش نمودند صريح به ايشان چيزى نفرمود، و شش روز در آنجا توقف نمود.

پس بازگشت نمود به منزل خود و مشغول عبادت شد، و با كسى معاشرت ننمود، تا در آن ايام، آزارى او را عارض شد و به رحمت الهى واصل گرديد.

و حقوق او بر دين بسيار است، و علماى دين كه بعد از او آمده اند حلّ احاديث مشكله و اجازه روايت احاديث را از او دارند. و او در خدمت نوّاب گيتى ستان، معزّز و محترم، و منصب شيخ الإسلامى به او مفوّض بود...

و در روز دوازدهم ماه شوّال سال هزار و سى در اصفهان به رحمت الهى واصل شد، و نعش او را به مشهد مقدّس معلّى نقل نمودند. و تاريخ وفات او اين است:

«افسر فضل اوفتاد بى سر و پا گشت شرع»(1)

صاحب عالم آراى عباسى در شرح حال شيخ مى نويسد:

«در صغر سنّ، با والده ماجده اش به ولايت عجم آمده، به جدّ و جهد تمام، بر حسب وراثة الآباء و الأجداد به تحصيل علوم و كسب كمالات مشغول گشته، در علم تفسير و حديث و عربيت و فقه و امثال آن، از بركات انفاس پدر بزرگوار به مرتبه اى كمال يافت، و حكمت و كلام و بعضى علوم معقول را از فيض صحبت مولانا عبد الله

ص: 33





1- . حدائق المقرّبين، نسخه خطى.




مدرّس يزدى(1) به دست آورده، در فنون رياضى نزد ملا على مذهّب و مولانا افضل قاينى مدرّس سركار فيض آثار، و بعضى از اهل آن فنّ تلمّذ نموده،(2) در علم طبّ و قانون دانى، با بقراط زمان حكيم عماد الدين محمود.... طرح مباحثه انداخته، بهره كامل از آن يافت. بالجملة، [در] اندك زمانى در علوم معقول و منقول، آن جناب را ترقيات عظيم روى داده، در هر فنّ، سرآمد فضلاى عصر شد.

و تصانيف معتبر در فنون علم، از رشحات بحر دانش مطرح انظار علماى ذى اعتبار گرديده، مثل كتاب عروة الوثقى در تفسير قرآن مجيد، و كتاب حبل المتين در جمع ميان احاديث صحيحه و حسن و موثق و شرح هريك از احاديث، و كتاب مشرق الشمسين و تفسير آيات احكام و احاديث صحيحه، و حاشيه تفسير قاضى و حاشيه قواعد شهيدى و كتاب حدائق الصالحين در شرح صحيفه كامله و كتاب عين الحياة فى تفسير الآيات و كتاب چهل حديث، و شرح الشرح چغمينى در هيأت، و حاشيه شرح مختصر اصول، و حاشيه مطوّل و رساله تشريح الأفلاك در هيأت و رساله

ص: 34





1- . «قال الملا محمد المحبّي في خلاصة الأثر في أعيان القرن الحادي عشر (ج 3 ص 40): عبد الله بن الحسين اليزدي صاحب تحقيقات، علامة زمانه بغير دفاع، و خاتمة محققي العجم من غير نزاع. لم يدانه أحد في عصره منهم في جلالة القدر و علوّ المنزلة و كثرة الورع، و كان منهمكاً علي المطالعة و الاشتغال بالعلم و منحه لمستحقيه. و كان مبارك التدريس؛ ما اشتغل عليه أحد إلا انتفع به. و كان عظيم الهيئة، نيّر الصورة، شديد الخوف و الخشية، ذا سكينة و إنصاف في البحث، و أخذ عنه خلق لا يحصون، منهم: بهاء الدين محمد بن الحسين العاملي، و الميرزا ابراهيم الهمداني، و ولده حسنعلي. وله مؤلفات مفيدة سهلة العبارة مع الوجازة، منها: شرح القواعد في الفقه و شرح العجالة و حاشية علي الشرح المختصر علي التلخيص للسعد و حاشية علي حاشية العلامة الخطائي علي الشرح المذكور و شرح علي تهذيب المنطق للسعد، كلها مرغوبة ممتّعة، قد رزقه الله تعالي فيها القبول. و كانت وفاته في سنة خمس عشرة بعد الألف بمدينة اصبهان». تكملة طبقات أعلام الشيعة ص 288.

2- . علامه طهرانى در شرح حال احمد كچايى كهدمى گيلانى به نقل از حفيد او مى نويسد: «إن جدّي أحمد المعروف بمير أحمد كان أستاد البهائي، وقد كتب البهائي بخطه الموجود عندنا: إني قرأت في الرياضيات والحكمة مقدار سنة في قزوين عند الشيخ أحمد النهمني الكهدمي». طبقات ج 5 ص 34.




خلاصة الحساب و رساله صفيحه در اسطرلاب و اثنى عشريات اربع طهارت و صوم و صلات و حج، و كتاب زبدة الأصول و مفتاح الفلاح در توافق فرايض و سنن، و چند رساله و كتاب ديگر... مثل جامع عباسى كه حسب الأمر الأعلى مأمور گشته كه در علوم دينيه تأليف نمايد، كه عامه خلق عجم از آن بهره يابند...

بعد از فوت شيخ على منشار،(1) منصب شيخ الاسلامى و وكالت حلاليات و تصدّى شرعيات دارالسلطنه اصفهان به خدمتش مرجوع گشته، چندگاه من حيث الاستقلال بدان شغل پرداخت. آخر شوق دريافت سعادت حجّ بيت الله الحرام، و ذوق سياحت، او را از اشتغال امثال آن مهمّات مانع آمده، متوجّه سفر خير اثر شد.

بعد از استسعاد بدان سعادت عظمى، نشأه فقر و درويشى بر مزاج شريفش غلبه كرده، جريده در كسوت درويشان مسافرت اختيار كرده، مدّت ها در عراق عرب و شام و مصر و حجاز و بيت المقدس سير مى نموده، و در ايام سياحت به صحبت بسيارى از علماء و دانشمندان و اكابر صوفيه و ارباب سلوك و اهل الله و تجرّد گزينان خدا آگاه رسيده، از صحبت فيض بخش ايشان بهره مند گرديده، جامع كمالات صورى و معنوى گشت، و اكنون در علم ظاهر و باطن، سرآمد روزگار، و به اعتقاد جمهور علماء و فضلاء، رتبه عالى داشت.

از اين زمان خجسته نشان، حضرت اعلى شاهى، وجود شريف آن يگانه روزگار را مغتنم دانسته، هميشه از ملتزمان ركاب اقدس اند.... ذوق سخن پردازى بسيار دارند، و در فنون سخنورى، قصب السبق از اقران ربوده اند، و به عربى و فارسى،

ص: 35





1- . «وى عرب فاضل فقيه، و شاگرد رشيد مجتهد مغفور شيخ على عبدالعالى بود. در مسأله شرعيه، اجوبه فتاوى قولش معتبر و موثوق، در انتظام امور شرعى و عرفى صايب رأى و سرآمد اقران بود... به منصب شيخ الاسلامى و وكالت حلاليات دارالسلطنه اصفهان، كه معظم ممالك و بلاد مشهوره آفاق است، منصوب گشته، و در آن مهم، كمال استقلال يافته، در تنظيم معاملات دينى و دنيوى آن ملك، و رفع تسلّط تعدّى، يد بيضا مى نمود». عالم آراى عباسى ص 154.




اشعار آبدار، و معانى رنگين، و نكات دلپذير شيرين، از آن جناب، زبانزد خاص و عام است. به تخصيص، به روش ملاى روم... و اين دو بيت از آن جمله است:

سهل باشد در ره فقر و فنا *** گر رسد تن را تعب، جان را عنا

درد، راحت دان چو شد مطلب بزرگ *** گرد گله، توتياى چشم گرگ

و مجموعه اى ترتيب داده اند در ضمن هفت مجلد، از سخنان رنگين، و عبارات بلاغت آئين، و اشعار آبدار قدماء و متأخرين، و مباحث دقيقه از هر فنّ، و حكايات لطيفه از هر باب، و به كشكول موسوم گردانيده.

مجملاً، بحرى است موّاج، كه آثار فيضانش به اكناف و اطراف رسيده، اكنون وجود شريف آن فريد عصر، زينت بخش رياض جهان، و طراوت افزاى عرصه ايران است. جمعى كثير از طلبه علوم و افاضل عصر از استفاده مجلس او كامياب معنى اند».(1)

نصر آبادى مى نويسد: «حقاً كه شيخ المحقّقين، و قدوه ارباب يقين، و واسطة العقد گوهر عرفان، و بحر موّاج معرفت و ايقان بوده، در تزكيه نفس و تصفيه باطن عديل نداشت. پيوسته از باده شوق نشئه ياب، و از شاهد حقيقت كامرا و كامياب بوده، اكثر ايام حيات به سياحت و تحصيل تجارت صرف نموده، صحبت بسيارى از اهل حال دريافته، چنانچه كشكول صاحب قبولش به اين معنى شاهدى است.

تصانيفش همه مرغوب، خصوصاً مفتاح الفلاح و اربعين و خلاصه در علم حساب و رساله اسطرلاب و تشريح الافلاك و مشرق الشمسين در فقه و حاشيه بر تفسير قاضى و كشكول. مجملاً قريب به صد تصنيف و تأليف دارد. جميع مختصر و مفيد.

ص: 36





1- . عالم آراى عباسى ج 1 ص 156-157.




تصویر





آغاز مشرق الشمسين شيخ بهائى، نسخه خطى نجف آباد

ص: 37





تصویر





آغاز مشرق الشمسين شيخ بهائى، نسخه خطى نجف آباد

ص: 38





تصویر





انجام الحبل المتين شيخ بهائى نسخه خطى نجف آباد

ص: 39





تصویر





اجازه شيخ بهائى در پايان نسخه الحبل المتين نسخه خطى نجف آباد

ص: 40





تصویر





اجازه شيخ بهائى به ملا حبيب الله بن معزّ الدين محمد اصفهانى

ص: 41





تصویر





اجازه شيخ بهائى به ملا حبيب الله بن معزّ الدين محمد اصفهانى

ص: 42





تصویر





ص: 43





وفات: قبل از وفات شاه عباس ماضى در سنه 1030 مرغ روحش به قصد بهشت جاويد بال پرواز گشاد. تاريخ وفات او از اين مصرع يافته اند:

«افسر فضل اوفتاد بى سر و پا گشت شرع»

اشعارش اين است. بعد از درويشى آلودگى به اعتبار محبّتى كه پادشاه به او داشت به هم رسانيده در شكوه آن گويد:

از سمور و حرير بيزارم *** باز ميل قلندرى دارم

تكيه بر بستر منقّش بس *** بر تنم نقش بورياست هوس

دل از اين مهملات گشت ملول *** اى خوشا ژنده و خوشا كشكول

گر مزعفر مرا رود از ياد *** سر نان جوين سلامت باد

لوحش الله ز سينه جوشى ها *** ياد ايام خرقه پوشى ها

«ظاهر حالش به وفور دانش و علوم، آراسته و به درجات عاليه اجتهاد و اخلاق حسنه، پيراسته، باطن فيض مواطنش به فقر و درويش نهادى موصوف و به سير و سلوك معروف و با زمره اهل الله قرين بود. در اين سال [1030] روزى در مقابر مشهور به تربت عار ف ربّانى بابا ركن الدين اصفهانى به اداى صلات مشغول بود. آوازى از قبرى به گوش شيخ رسيد كه در عالم روحانى، يكى از اهل قبور و آسودگان نهانخانه خاك با او به تكلم درآمده، گفته بود كه اين همه غفلت چيست؟ حالا [وقت] تيقّظ و هنگام آگاهى است. و قائل، اسم و نسب خود اظهار نموده بود، و از اسرار خفيه حرفى چند بر زبان آورده، اما حضرت شيخ تقرير آنها نفرمودند، و زياده از حرف غفلت و ايماى آگاهى و انتباه، اظهارى نكردند. بعد از واقعه [وفات] آن حضرت، يكى از احباء كه محرم اسرار شيخ بود دو سه كلمه گفته بود.

الحاصل، بعد از وقوع اين واقعه غريبه، سر به جيب تفكر فرو برده، چند روز ترك معاشرت احبّاء و خلان و مباحثه طالب علمان نموده، آماده سفر آخرت مى گرديد، و مترصّد ارتحال از اين دار ملال، و متفحّص ماه شوّال بود، و لحظه اى به فراغ خاطر

ص: 44





نمى غنود، تا آن كه طلبه علوم كه همه روزه از او مستفيض بودند، به براهين عقليه و دلايل نقليه، شيخ را ترغيب نمودند كه در باطن با خدا بوده، به ظاهر، فيض القاء علوم از طلبه باز نگيرد، و مثوبات آن را علاوه طاعات و عبادات شمرد.

از تكرار اين گونه مقالات، خاطرش فى الجمله آرام گرفته، رفته رفته با خلق الله به دستور آميزش نموده، تا سه ماه ظاهراً اوقات به مباحثه علوم و افاده تلامذه صرف نموده، در اتمام نسخه شريفه جامع عباسى اهتمام داشت، و باطناً با آسودگان عالم ارواح همراز و با روحانيون عالم اشباح دمساز بود. تا آن كه در 14 شهر شوال اين سال مريض گشته، هفت روز پهلو بر بستر ناتوانى داشت، و روز هشتم كه سه شنبه 12 شهر شوّال بود، طاير روح شريفش از تنگناى قفس بدن بيرون خراميده، به عالم قدس پرواز نمود. حضرت اعلى شاهى ظل اللهى در ييلاق تشريف داشتند. جمعى از اعيان كه در شهر مانده بودند در پيش و پس جنازه مغفرت اندازه قدم بر خاك نهاده، وضيع و شريف در برداشتن جنازه به يكديگر سبقت مى جستند. ازدحام خلايق به مرتبه اى بود كه در ميدان نقش جهان، با همه وسعت و فسحت، بر زبز يكديگر افتاده، از هجوم عام، بردن جنازه دشوار بود.

در مسجد جامع عتيق، به آب چاه غسل داده، علما و فضلا بر آن جنازه محفوف به رحمت حى لا يموت نماز گزارده، در بقعه شريفه منسوبه به حضرت امام الساجدين وقبلة العارفين امام زين العابدين عليه السلام كه مدفن دو امامزاده عاليقدر است گذاشته، از آنجا نقل به جانب مشهد مقدّسه رضويه، على مشرّفها الصلاة والتحية نموده، بر وفق وصيتى كه خود كرده بود در پايين پاى مبارك در منزلى كه در ايام اقامت مشهد مقدّس، مدرس شيخ بود مدفون گشت. رحمه الله.

ارباب استعداد تواريخ مرغوبه يافته، در سلك نظم كشيده اند. از آن جمله جناب اعتماد الدولة ميرزا ابو طالب را اين تاريخ از رياض طبيعت سرزد:

رفت چون شيخ ز دار فانى *** گشت ايوان جنانش مأوى

ص: 45





دوستى جست ز من تاريخش *** گفتمش: شيخ بهاء الدين واى

فرزندى محمد صالح برادرزاده مسوّد اوراق [چنين گفته]:

«افسوس ز مقتداى دوران»(1)

به نوشته نصرآبادى: ملك محمد سيستانى در فوت شيخ گويد:

اى فلك از تو سؤالى دارم *** فضل را مرتبه و آئين كو؟

گوهر دانش و فرهنگ چه شد؟ *** زبده گوهر ماء و طين كو؟

خردم گفت كه تا چند زنى *** دم بيهوده كه آن و اين كو؟

يك سخن گويم و جان مى سوزد *** بى بها! شيخ بهاء الدين كو؟

مير لوحى تاريخى نيز اين تاريخ را در فوت شيخ گفته است:

فغان كز گردش افلاك، شيخ عالم و آدم *** بهاء الدين محمد آن لواى شرع را پرچم

برون شد از جهان بى وفا و در فراق او *** جهان پوشيد چون شام جدايى جامه ماتم

طلب كرديم تاريخ وفاتش را ز دل گفتا: *** «بهاء الدين محمد شد مه شوّال از عالم»


2. ملا عبد الله شوشترى اصفهانى

«الفاضل العلامة الفقيه المحدّث الورع العابد الزاهد التقي... صاحب المدرسة المنسوبة إليه في اصفهان الذي بني السلطان شاه عباس الماضي تلك المدرسة له وجعله مدرّساً لها. قد كان قدّس سرّه من أهل تستر، ثمّ ارتحل إلي اصفهان وأقام بها زماناً، ثمّ توجّه إلي المشهد الرضوي وأقام به في عمارة الروضة المقدّسة برهة من الزمان، خوفاً من السلطان شاه عباس الماضي، لعلة طويل الذيل، فلاحظ.

ثمّ لاقاه هناك وصار عنده مبجّلاً معظماً جدّاً، وله معه أقاصيص، وكان رحمه الله هو الباعث علي وقف السلطان المذكور الموقوفات المعروفة بچهارده معصوم، ولبنائه المدرسة

ص: 46






1- . عالم آراى عباسى ج 3 ص 967-968.




المنسوبة إليه في اصبهان وجعله مدرساً فيه، ولبنائه مدرسة أخري معروفة بمدرسة الشيخ لطف الله فيها أيضاً، وفوّض تدريسها إلي الشيخ لطف الله. يروي عن جماعة من العلماء، منهم المولي أحمد الأردبيلي... ومنهم الشيخ نعمة الله بن أحمد بن محمد بن خاتون العاملي. ويروي عنه جماعة عديدة أيضاً، ممّن قرأ عليه أو استجازه، ومنهم: ولده المولي حسنعلي، والسيد الأمير محمد قاسم القهپائي، والسيد الأميرزا رفيع الدين محمد النائيني، والمولي شريف الدين محمد الرويدشتي، والمولي محمد تقي المجلسي...

وهو قدّس سرّه من القائلين بوجوب صلاة الجمعة عيناً في زمن الغيبة، وكان رحمه الله مواظباً عليها وعلي صلاة الجماعة في اصبهان، وإن كان ولده يقول بحرمتها».(1)

مير مصطفى تفرشى در نقدالرجال مى نويسد:

«شيخنا وأستاذنا الإمام العلامة المحقّق المدقق، جليل القدر، عظيم المنزلة، دقيق الفطنة، كثير الحفظ، وحيد عصره و فريد دهره و أروع أهل زمانه، ما رأيت أحداً أوثق منه، لا يحصي مناقبه و فضائله، قائم الليل صائم النهار، و أكثر فوائد هذا الكتاب من تحقيقاته، جزاه الله تعالي عنّي أفضل جزاء المحسنين. له كتب، منها: شرح قواعد الحلّي. مات في سنة إحدي وعشرين بعد الألف في بلدة اصفهان، ثمّ نقل إلي كربلاء، علي ساكنه من الصلوات أفضلها ومن التحيات أكملها».(2)

مولانا محمد تقى در تعليقه خود بر نقدالرجال مى نويسد:

«شيخنا وإمامنا، بل والدنا الأعظم، وشيخ الطائفة في عصره الشريف.

كان عابداً زاهداً ورعاً، صاحب الكرامات الكثيرة، ثقة عيناً ثبتاً.

قرأتُ عليه أكثر الكتب العقلية والنقلية، وأجازني كلّ الكتب، وإن كان اعتقاده أنه لا يحتاج إلي الإجازة في الكتب المتواترة كما هو الآن من تواتر الكتب الأربعة بالنظر إلي

ص: 47





1- . رياض العلماء ج 3 ص 195-196.

2- . نقد الرجال ج 3 ص 99.




المحدثين الثلاثة رضي الله تعالي عنهم. مات في العشر الأول من المحرّم، و صلّيتُ عليه مع مائة ألف من الناس تقريباً، و كان يوم وفاته كيوم عاشوراء. رحمة الله عليه».(1)

وى در شرح مشيخۀ فقيه نيز مى نويسد:

«كان شيخنا وشيخ الطائفة الإمامية في عصره، العلامة المحقّق المدقّق الزاهد العابد الورع، وأكثر فوائد هذا الكتاب [روضة المتقين] من إفادته رضي الله عنه.

حقّق الأخبار والرجال والأصول بما لا مزيد عليه، وله تصانيف، منها: التتميم لشرح الشيخ نورالدين عليّ علي قواعد الحلّي، سبع مجلدات، منها يعرف فضله وتحقيقه وتدقيقه. وكان لي بمنزلة الأب الشفيق، بل بالنسبة إلي كافة المؤمنين.

وتوفّي رحمه الله في العشر الأول من محرّم الحرام، وكان يوم وفاته بمنزلة العاشوراء، وصلّي عليه قريباً من مائة ألف، ولم نر هذا الاجتماع علي غيره من الفضلاء، ودفن في جوار إسماعيل بن زيد بن الحسن، ثمّ نقل إلي مشهد أبي عبد الله الحسين بعد سنة، ولم يتغيّر حين اخرج. وكان صاحب الكرامات الكثيرة ممّا رأيت وسمعت.

وكان قرأ علي شيخ الطائفة، أزهد الناس في عهده، مولانا أحمد الأردبيلي رحمه الله، وعلي الشيخ الأجلّ أحمد بن نعمة الله بن أحمد بن محمد بن خاتون العاملي رحمهم الله، وعلي أبيه نعمة الله، وكان له عنهما الإجازة للأخبار...

ويمكن أن يقال: إنّ انتشار الفقه والحديث كان منه، وإن كان غيره موجوداً، لكن كان لهم الأشغال الكثيرة، وكان مدّة درسهم قليلاً، بخلافه رحمه الله؛ فإنه كان مدّة إقامته في اصبهان قريباً من أربع عشرة سنة بعد الهرب من كربلاء المعلّي إليه، وعندما جاء باصبهان لم يكن فيه من الطلبة الداخلة والخارجة خمسون، وكان عند وفاته أزيد من ألف من الفضلاء وغيرهم من الطالبين. ولا يمكن عدّ مدائحه في المختصرات».(2)

ص: 48





1- . نقدالرجال ج 3 ص 99.

2- . روضة المتقين، ج 14 ص 382.




«كان شيخنا التستري رحمة الله عليه كثيراً ما يقول لتعليمنا: إنّي مذ ثلاثين سنة لم أفعل مباحاً، بل فعلتُ المباحات كلّها لله. وهكذا ينبغي أن يكون دأب المتقين».(1)

«مولانا وسيدنا التستري رضي الله عنه وأرضاه، كان من المحتاطين المتقين؛ فإنّه مع عدم جزمه بحجية خبر الواحد كان لا يترك العمل بأيّ خبر، ولو كان في نهاية الضعف.

والغرض من ذكر هذا بيان حال المتقين؛ فإن أكثر الناس مائلون إلي الرخص».(2)

مولانا محمد تقى در لوامع نيز از اين استاد بزرگ ياد كرده و مى نويسد:

«در وقتى كه خدمت استاد مولانا عبد الله طاب ثراه درس قواعد مى خوانديم، در مبحث اذان سخنان صدوق را ذكر فرمودند. بنده عرض نمودم كه شما چرا در اذان و اقامه «أشهد أنّ علياً ولى الله» را دو مرتبه مى گوييد؟ فرمودند كه تيمّناً و تبرّكاً مى گوييم. و بحث ها شد، تا آن كه فرمودند كه ديگر نگوييم.

چند روز ترك كردند. خود از جمعى شنيدم كه فلانى سنّى است. باز عرض نمودم كه ظاهر شد كه واجب است گفتن آن، تقية! فرمودند كه در اوّل نيز همين منظور من بود، نخواستم كه به لفظ تقيه بگويم. مجملاً ديگر [آن را] مى گفتند در مدّت حيات.(3)

«منقول است از ابوذر كه چهارپايان دعا مى كند كه خداوندا! روزى كن مرا صاحب صالحى كه با من رفق كند و احسان كند بر من و كاه و جو و آبم بدهد و بار گران بر من نكند و مرا به تعب نيندازد... و از ازهد علما و متأخرين مولانا احمد اردبيلى نقل نمود، اتقى و اورع فضلا متأخرين مولانا عبد الله، طاب ثراهما، كه: آخوند مرحوم اولاغى داشتند از جهت زيارات، و دغدغه مى كردند كه مبادا به ديگرى واگذراند و او چنان كه بايد نكند؛ خود آب مى دادند و در وقت جو خود مى ايستادند

ص: 49





1- . همان ج 1 ص 301.

2- . همان ص 213.

3- . لوامع صاحبقرانى، ج 3، ص 567.




تا جو را بخورد، و بعد از آن متوجّه نماز شام مى شدند.

بنده از ايشان پرسيدم كه شما چه مى كنيد؟ فرمودند كه حاجى مرد بدى نيست، كه خدمات آخوند اكثر به او رجوع بود، و من احتياط كرده ام و جو را بيشتر مى دهم كه اگر بردارد بر سبيل فرض از جهت استران، مقدارى بماند كه كافى باشد.

عرض نمودم كه كسى كه از خدا نمى ترسد همه را بر مى دارد!

فرمودند كه پس چه كنيم؟ گفتيم: مثل مولانا احمد اردبيلى رحمه الله كنيد.

گفتند: فرصت ندارم، و متفكّر شدند. عرض نمودم كه چه دليل داريد كه جو بايد داد هر گاه كاه دارد، و شما مى بينيد كه هميشه آخرش كاه دارد. از جهت اقلّ واجب كافى است، و جو تبرّعى است، اگر بدهيد بهتر و الا بر شما چيزى لازم نيايد.

تحسين فرمودند. بعد از آن عرض نمودم كه اگر استر شما جو نخورد چنين تند نخواهد رفت. اين نيز قرينه عظيم است از جهت آن كه جو را تمام مى دهد. با آن كه افعال مسلمين محمول بر صحّت است.

ديگر تحسين فرمودند، و فرمودند كه مرا خلاص كردى، مدّتى است كه در اين فكرم و در خاطر جا كرده بود كه چون متعارف است جو، البته ضرور باشد. و حق با توست، حديثى نداريم كه جو بايد داد، و هر چه گفتى همه را خوب گفتى. حشره الله تعالى مع الأئمة المعصومين سلام الله تعالى عليهم أجمعين».(1)

خاتون آبادى در حدائق المقرّبين مى نويسد:

«مولانا عبد الله شوشترى از تلامذه آخوند ملا احمد [مقدّس اردبيلى] است و در زهد و عبادت و تقوى و ترك دنيا تالى استاد خود است، و مدّت مديد در نجف اشرف ساكن بود و در خدمت آخوند تلمذ مى نمود، و بعد از آن به اصفهان آمد...

و عبادات او در اين مرتبه بود كه هيچ نافله اى از او فوت نمى شد، و صائم الدهر

ص: 50





1- . لوامع صاحبقرانى، ج 7، ص: 389.




بوده، و هر شب جمعى از اهل علم و صلحا در مجمع او حاضر مى شده اند. و وضع مأكول و ملبوس او در نهايت قناعت بوده، و با وجود آن كه هميشه صائم بوده اكثر اوقات به مطبوخ بى گوشت قناعت مى كرده، و ملبوس او نيز در نهايت پستى بوده».(1)

اجازه شيخ أحمد بن نعمة الله عاملى به ملا عبد الله شوشترى:

«بسم الله الرحمن الرحيم. قال إني عبد الله آتاني الكتاب. الحمد لله مبين طريق الحق وموضح دليله، وموفق من اختار من العباد لمعرفة جمله وتفاصيله، والصلاة والسلام علي المبعوث بالدين الحسن الصحيح في فروعه و أصوله، المنعوت بالخلق العظيم من ربه عز وجل في تنزيله، وعلي آله الموثوق بهم في تحرير قواعد شرعه وبيان سبيله، الحافظين له من درس دروسه وضعف فصوله، ما دار فلك وأخلص ملك في تكبيره وتهليله.

وبعد، فإن العلوم سيما الشرعية وما يتوقف عليه، من أكمل الرغايب، و أفضل المطالب، وأشرف المناقب، وأنفس ما أنفقت فيه الأيام وتوجهت إليه همم الأنام،

ولمّا كان الأخ الأعزّ الأجل الأوحد المحقّق المدقّق، إنسان عين الأصحاب المتقين، وعين إنسان الأحباب علي اليقين، مولانا الملا عبد الله بن حسين التستري، رفع الله قدره، وأجزل ذكره، ممّن حصّل منها أوفر سهم وأولاه، وحصل علي أكبر قسم وأعلاه، بعد أن ذاق مرارة الاغتراب عن وطنه، وخاض غمرات الأهوال في سفره حزنه وسهله، ومنّ الله عليه بحجّ بيته الحرام، وزيارة قبر رسوله، عليه وآله الصلاة والسلام، والحلول ببلدتنا عيناثاً، حرسها الله من قري الشام، التمس من أخيه ومحبه الفقير الحقير، المعترف بالقصور والتقصير، أحمد بن نعمة الله بن أحمد بن خاتون العاملي أن أجيز له ما أجيز لي روايته؛ فامتثلت أمره طاعة و براً، وإن كان، أدام الله ظلاله، أرفع رتبة وأجل قدراً، وأجزت له أن يروي عني جميع ما يجوز لي عني روايته من أصول وفروع، ومعقول مشروع، ممّا صنفه علماؤنا السابقون، وسلفنا الصالحون، رحمهم الله، علي اختلاف أنواعها

ص: 51





1- . حدائق المقربين، نسخه خطى.




وتعدد أنحائها. فمن ذلك كتب الشيخ الأجل الإمام شيخ الاسلام مقتدي الأنام، الشيخ أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، قدس الله روحه الطاهرة، ورفع قدره في الدنيا والآخرة، بحق روايتي لها عن جمع من الأخيار، أجلّهم الشيخ الأجلّ الفرد العلم الوالد الشيخ نعمة الله، خرق الله العادة بطول عمره، عن والده الشيخ الامام الرحلة القدوة، عمدة المخلصين وزبدة المحصلين، الشيخ شهاب الدين أحمد، عن والده الامام البحر القمقام علامة أبناء عصره في البيان والمعاني، فهامة رؤساء دهره في الألفاظ والمعاني، شمس الدين محمد، قدس الله روحهما ونوّر ضريحهما، عن الشيخ الأجلّ جمال الدين أحمد بن الحاجي علي العيناثي، عن الشيخ زين الدين جعفر بن الحسام، عن السيد الأجلّ الحسن بن أيوب الشهير بابن نجم الدين، عن الامام العلامة السعيد الشهيد محمد بن مكي، عن شيخيه الامامين الأعلمين الشيخ محيي الدين والسيد عميد الدين، عن شيخهما بل شيخ الإسلام وعميد الفقهاء الأعلام، الشيخ الأعرف الأشهر، جمال الدين الحسن بن المطهر، عن والده الإمام سديدالدين يوسف، عن شيخه الإمام نجيب الدين ابن نما الحلي، عن الشيخ الأجل الأوحد المحقق المنقب شمس الدين محمد بن إدريس، عن عربي بن مسافر العبادي، عن إلياس بن هشام الحايري، عن أبي علي المفيد، عن والده أبي جعفر المصنف رحمهم الله تعالي...

فليروها الملا عبد الله، حرسه الله، عني عنهم بالطريق المذكور إلي الشيخ أبي جعفر ره وغيرها من الطرق التي لي إليهم وكذا كتب غيرهم من أصحابنا رضي الله عنهم وهي كثيرة مدونة فمتي عثر الأخ علي شئ منها فهو مسلط علي روايته.

وكذا أجزت له، أدام الله توفيقه، رواية ما أملاه قلمي القاصر وذهني الفاتر من القيود والحواشي والمؤلفات علي نزارتها، فليرو ذلك كله كما شاء وأحبّ متي شاء وأحبّ لمن شاء وأحبّ، بشرايط الرواية عند أهل الدراية، مأخوذاً ما أخذه الله علي من ملازمة التقوي والاحتياط في الفتوي، ومراقبته علي الوجه الذي يرجي، وأن يكون من المفلحين، وأن يذكرني في خلواته عقيب صلواته خصوصاً في المشاهد الشريفة والأماكن

ص: 52





المنيعة، صلوات الله علي ساكنيها ومشرفيها، وأن يقبل عذري في التقصير؛ فإن ذلك قليل من كثير، وإفراد من جمّ غفير، وشواهد الحال من اختلال الأحوال وعموم الفتن والأهوال، وتشويش البال، يولد المسامحة وقبول الاعتذار، إن شاء الله تعالي.

والسلام عليه ورحمة الله وبركاته، وكتب ذلك بيده الفانية الجانية أحمد بن نعمة الله بن أحمد بن خاتون، تجاوز الله عن سيئاتهم، وحشرهم في زمرة مواليهم وساداتهم، يوم الجمعة المبارك سابع عشر شهر محرم الحرام، فاتحة سنة ثمان و ثمانين وتسعمائة من الهجرة الطاهرة والنقلة الفاخرة، صلوات الله علي مشرفها حامداً لله تعالي علي آلائه، شاكراً له علي نعمائه، مصلياً علي نبيه صلي الله عليه وآله مستغفراً من ذنوبه، سائلاً ستر عيوبه إن شاء الله تعالي».(1)

اجازه شيخ نعمة الله بن خاتون، والد شيخ احمد به ملا عبد الله شوشترى:

«بسم الله الرحمن الرحيم إنّ أول حديث قديم أو حديث جري به لسان الأقلام في ميدان العرفان، وأسني دراية درت به الألبان من أمهات الإيقان، حمد موجود علّم الإنسان علّمه البيان وهداه النجدين، ونصب أعلام الهداية يختصّ طرق الغواية بالدلائل الصحاح والحسان، والصلاة والسلام علي من خصّ بعموم الإرشاد إلي الإنس والجانّ، المؤيد ببقاء شريعته وحقيقته بآياته ومعجزاته التي من جملتها السنة والقرآن، المنقولان بطريق التواتر، وبأبواب مدينة علمه وراقمي علمه الحافظين لها من خلط حلاله بحرامه، الأئمة الأبرار والمصطفين الأخيار عليه وعليهم من الله مزيد الصلاة والرضوان.

وبعد، فيقول أفقر عباد مولاه إلي كرم الله العلي، نعمة الله علي بن أحمد بن محمد بن خاتون العاملي، عامله الله بالصفح عن زللِه، والعفو عن خطائه، إنّ أنفس الرغايب وأعلي المطالب، هو الوصول إلي معرفة شريعة الحيّ القيوم، وهو ممّا يتعذّر بدون الرواية كما هو مقرّر عند أهل الدراية. وكان من جملة من هاجر إلي الله في تحصيل هذا المعني،

ص: 53





1- . بحار الأنوار ج 106 ص 88-93.




وتاجر الله حتي جلّ لدينا في المعني، المولي الفاضل والأولي الكامل، ذو المناقب والفواضل الجامع بحسن أخلاقه الخليقة بين الشريعة والحقيقة، مولانا ملا عبد الله بن عزّالدين حسين التستري، أصلح الله أحواله وكثر في العلماء أمثاله، فشرّف الأسماع برايق لفظه، وشرق الأصقاع بحلو القول ووعظه.

وطلب من هذا العبد الضعيف والجرم النحيف أن يجيزه بما وصل إليه، وعوّل في الرواية عليه، من كتب العلماء الأعلام وروايات البررة الكرام، فقدّمت قدماً وأخّرت أخري، بيد أنّ جانب إجابته أحري، فأقول:

إني أروي عن شيخي إمام الأمة وأكمل الأئمة، وسراج الملة، الإمام ذي المآثر والمفاخر والفضائل والفواضل والمعالي، أبي الحسن علي بن عبدالعالي، والفقيه النبيه البدل الصالح الدين أبي العباس أحمد بن خاتون، قدس الله روحيهما ونور ضريحيهما بمحمد وآله، وهما يرويان عن الجدّ الأسعد الأكمل الأفضل المحقّق المدقّق، شمس الدين محمد بن خاتون، روّض الله مرقده، وينفرد كلّ منهما بطرق أخري مدونة بخطوطهما، وهي كثيرة منتشرة بعضها ممّا رزقناه بحمد الله أعلي و بعضها سافل.

وقد ضبط الولد البرّ الصالح الكامل، ذو الأخلاق السنية والأعراق القدسية، رفع الله في العالمين قدره، ونشر في العالمين ذكره، وطوّل عمره، وبشر أجره، بحقّ محمد وآله الطاهرين، قبل هذه الكتابة نبذة هي غرة جبهة الرواية، ودرة طريق الدراية والهداية، فلهذا أعرضنا عن ذكرها لأنه كالتكرار المذموم، عند ذوي الاعتبار.

فالمولي المؤمي إليه - سهّل الله مطالبه، وحصّل مآربه - مسلّط علي روايتها عنّي عن الشيخين الكبيرين المذكورين عالياً عمّن أسندا إليه إلي آخر ما عدّ آنفا في خطّ الولد سلّمه الله تعالي إلي أن ينتهي إلي أئمة الهدي ومصابيح الدجي، صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين، ونقلها إلي من شاء وأحبّ موفّقاً مسدّداً مراعياً شرايط الرواية عند أهل الدراية، وعليه أن يذكرني والمشايخ، قدّست أرواحهم، في خلواته وجلواته.

وكتب العبد نعمة الله بن أحمد بن محمد بن خاتون في أواسط شهر محرم الحرام افتتاح

ص: 54





سنة ثمان وثمانين وتسعمائة هجرية نبوية علي مشرّفها الصلاة والسلام والتحية حامداً مصلياً مسلماً».(1)

«وفي آخر هذه الإجازة بخط المولي الجليل المجاز له:

يقول الفقير إلي الله تعالي الغني، عبد الله بن حسين الشوشتري:

إنه أمرني الأخ العزيز الفاضل، ذو الصفات الجميلة، والأخلاق الجليلة، المدعوّ بقاضي عبدالمؤمن، سلّمه الله تعالي وأبقاه، ويبلغه ما يتمنّاه، أن أجيز له أن يروي عنّي ما يجوز لي روايته عن المشايخ الذين صرت بسببهم من المسندين للأخبار، المجتنبين من قطع السند والإرسال، فأجزت له أن يروي عنّي جميع الكتب والأصول المذكورة في كلام الشيخين اللذين سبق ذكرهما في هذه الأوراق، عن الشيخين المذكورين، رحمهما الله تعالي، عمّن أسندا عنه، إلي أن ينتهي إلي أرباب الأصول، أو إلي أئمة الهدي، ومصابيح الدجي، وأن يجيز ذلك لمن شاء وكيف شاء، ونسأل الله جلّ شأنه أن يجعل ذلك وسيلة إلي رضوانه، وذريعة إلي جنانه، ولا يكلنا إلي أنفسنا الداعية إلي تمحيص الأفعال للترفّع عند الجهّال، والتقرّب من الدنيا التي هي مطمح أنظار الأرذال، وصلّي الله علي محمد وآله الأخيار الأطهار، وكتب العبد المذنب الخاطيء عبد الله عفي الله تعالي عنه».(2)

ص: 55





1- . بحار الأنوار ج 106 ص 96 94.

2- . خاتمة المستدرك ج 2 ص 204-205.




تصویر





شرح حال ملا عبد الله شوشترى در حدائق المقرّبين، نسخه خطى

ص: 56





تصویر





شرح حال ملا عبد الله شوشترى در حدائق المقرّبين، نسخه خطى

ص: 57





تصویر





شرح حال ملا عبد الله شوشترى در حدائق المقرّبين، نسخه خطى

ص: 58





تأليفات ملا عبد الله شوشترى:

1. جامع الفوائد فى شرح القواعد.

اين كتاب تكميل شرح شيخ على محقق كركى بر قواعد علامه موسوم به جامع المقاصد است. صاحب رياض درباره آن مى نويسد:

«وأما شرحه علي القواعد فمن أحسن الشروح وأفيدها؛ حيث أورد فيه الأدلة الحديثية ونحوها. ولكن لم يكمله لا من أوله ولا من آخره. وجهة ذلك أنّ غرضه من ذلك تكميل شرح الشيخ علي ولمّا كان ذلك الشرح من بحث الزكاة إلي مبحث التجارة في غاية الاختصار، كتب هو قدّس سرّه أولاً شرحاً علي تلك المواضع، ثمّ لمّا انقطع الشرح المذكور من بحث تفويض البضع من كتاب النكاح، شرع رحمه الله من ذلك المحلّ في الشرح إلي أن دخل إلي الظهار، ثمّ اخترمته المنية، ولم يتيسّر له تلك الأمنية.

وصار مجموع ذينك الموضعين في خمس مجلّدات كبار حسان، وهي الآن بخطه رضي الله عنه موجودة عند أحفاده المذكورين، وكان عندنا بعض مجلّداته بخط والدي أيضاً؛ ولذلك قد ألّف المولى الفاضل المعاصر المعروف بالفاضل الهندي شرحه الموسوم بكشف اللثام عن قواعد الأحكام، وشرع فيه أولاً من كتاب النكاح إلي آخر الكتاب في عدّة مجلدات، ثمّ رجع بعد ذلك وشرح كتاب الحجّ، ثمّ كتاب الطهارة، ثمّ كتاب الصلاة».(1)

از اين شرح نسخ زيادى موجود است از جمله نسخه اى به خط شاگرد مؤلف سيد امير محمد على بن امير سيد ولى حسينى اصفهانى،(2) اما هنوز به چاپ نرسيده است.

ص: 59





1- . رياض العلماء ج 3 ص 197-198.

2- . امام مسجد عتيق اصفهان. «عالم جليل فاضل نبيل محدّث خبير فقيه بصير رجالي قليل النظير، من تلامذة الشيخ البهائي والميرزا الكبير الميرزا محمد الاسترآبادي الرجالي، ولهما إجازة له كتبا فيها ثناء جميلاً. قال الشيخ البهائي رحمه الله: أجزت للسيد الفاضل التقي الزكي الرضي المرضي محمد علي بن ولي الاصفهاني». تكملة امل الآمل ج 5 ص 464. امير محمد على شاگرد ميرداماد، شيخ بهائى، ملا عبدالله شوشترى و شيخ محمد سبط شهيد ثانى بوده است. رياض العلماء ج 4 ص 190 391. و ر. ك: طبقات أعلام الشيعة ج 5 ص 375-376. در مكتبة العلامة الحلى (ص 157) ضمن نسخ خطى قواعد الأحكام مى نويسد: «مخطوط كتبه السيد محمد علي بن ولي الحسيني، وفرغ منه ضحوة يوم الثلاثاء 12 صفر سنة 1024 ثمّ قرأه علي الشيخ بهاء الدين العاملي، وعليه بلاغات بخطه».




2. رساله عمليه، به زبان فارسى. «حسنة الفوائد، وعندنا منه نسخة، وهي مقصورة علي الطهارة والصلاة، مما يعتقد وجوبها، ونحو ذلك، وقد فرغ من تأليفها في اصفهان في أواسط جمادي الثانية سنة سبع عشرة وألف». اين رساله مشتمل بر مباحث عبادات است و علامه آقا حسين جيلانى لنبانى اصفهانى(1) بر آن حواشى نگاشته است.

3. حاشية علي ألفية الشيخ الشهيد. وعليها حواش منه كثيرة.

4. شرح علي الألفية، «طويل الذيل، يقرب من عشرة آلاف بيت، حسنة الفوائد جدّاً. وله عليها حواشي منه كثيرة أيضاً. وقد نسبه إلى نفسه في تلك الحواشي أيضاً،

ص: 60





1- . «آقا محمد حسين بن آقا حسن اللنباني. كان فاضلاً ذا رتبة عالية، و عالماً ذا مرتبة سامية، يزدري بتلاطم فضله بالبحور الزاخرة، و بتراكم تحقيقه بالدأماء الغامرة. كان متقناً في الجميع إلا أنّه كان في الفنون العقلية أتقن، و محسناً في الكل إلا أنّه في العلوم العربية أحسن. و السيّد الأستاد الامير محمّد صالح الحسيني قدّس الله روحه تلمّذ عنده في الفقه و الحديث و العربيّة و أخذ تلك الفنون و كان رحمه الله ينقل منه تحقيقات و تدقيقات، و كان يعتمد عليه كثيراً و يمدحه و يقرظه. و ليس ذلك مخصوصا به، بل هو رحمه الله ممّن يشار اليه بالبنان بين جميع العلماء، نيّر البرهان، و ممّن اشتهر كاشتهار الشمس في وسط النهار، لا بمحض الاشتهار، بل بالإتقان و التحقيق و قوّه الأفكار، و هو الذي نسب إليه السيد السند علي خان شارح الصحيفه الكاملة انتحال شرحه إليه، و كتب في ذلك فصلاً مشبعاً و ضمّه إلي شرحه مع تشنيعات. رحمهما الله. وقد سمعت العلماء يذبّون ذلك عنه و يقولون: هو أعظم شأناً من أن ينسب ذلك إليه، لا بالنظر إلي قوّته في العلم فقط، بل و نباهة شأنه و سموّ مكانه يقدّسه و ينزهّه أيضاً». تتميم أمل الآمل ص 120-122. صاحب روضات مى نويسد: «ارتحل مع أبيه المبرور من بلاد جيلان إلي اصفهان ثمّ قطن بها في محلّة لنبان، و كان هناك مدرّساً في مسجدها المعروف... و كلّما يذكره في سائر مصنّفاته أيضاً يذكره بأفضل مايكون من تعظيم. هذا و قد توفّي قدس الله سرّه في يوم السادس والعشرين من شهر رمضان المبارك أحد شهور سنة تسع و عشرين و مائة بعد الألف، و دفن بالمقبرة المتقدّم ذكرها... و ذكر لي بعض صلحاء السادات أنّه شاهد من تلك المقامة أيضاً كرامات بل قد يقال: إنّ ذلك من المشهور».




وقد رأيتها أيضاً».

5. رسالة في الصوم، به عربى و مختصر كه چند نسخه از آن موجود است.

ساير آثار ملا عبد الله را صاحب رياض چنين برشمرده است:

6. حاشية علي شرح المختصر العضدي، قد سمعت من أحفاده أنها بخطه موجودة عندهم، فلاحظ.

7. حاشية، بل شرح علي الإرشاد للعلامة، قد رأيتها، وهي أيضاً حسنة الفوائد جدّاً، لكن النسخة الموجودة منه في مشهد الرضا عليه السلام من كتاب الإجارة إلي آخر أبواب الحدود، فلاحظ.

8. رسالة فارسية في وجوب صلاة الجمعة، كما يظهر من بعض المواضع، فلاحظ.

9. تعليقات مفيدة علي تهذيب الحديث مشهورة.

10. تعليقات علي الاستبصار، حسنة أيضاً، فلاحظ».(1)

وفات: اسكندر بيك منشى در عالم آراى عباسى مى نويسد:

«أفضل الفقهاء والمجتهدين فى زمانه مولانا عبد الله شوشترى كه چند سال بود كه از نجف اشرف به ديار عجم آمده، در دارالسلطنه اقامت داشت، و همواره انوار توجّه و التفات شاهانه بر وجنات احوالش يافته، معزّز و گرامى بود، در روز جمعه 24 شهر محرّم الحرام [سنه 1021] اندك عارضه اى بر او طارى گشته، در روز شنبه مير محمد باقر داماد و شيخ لطف الله ميسى عاملى كه مدّتى بود به جهت مباحثات علمى و مسائل اجتهادى، فيمابين غبار نقارى ارتفاع يافته بود، به عيادت او رفتند.

جناب مولانا با اين هر دو بزرگوار معانقه كرده، در كمال شكفتگى صحبت داشت.

شب يكشنبه 26، قريب به صبح، بعد از اقامت صلاة الليل و نوافل بيرون آمده كه ملاحظه وقت نمايد، در بازگشتن، از پاى فتاده، بى آن كه مهلت سخن گفتن يابد

ص: 61





1- . رياض العلماء ج 3 ص 197-198.




دعوت حق را اجابت نموده، مرغ روحش از قفس بدن پرواز كرد.

جناب مولانا در كمالات نفسانى و تقوا و پرهيزگارى و ترك مستلذّات دنيا درجه اى عالى داشت، و از مأكول و مشروب به سدّ رمق قناعت نموده، اكثر ايام صائم بود و به شورباى بى گوشت افطار مى كرد. و قريب به سى سال در نجف اشرف و كربلاى معلّى ساكن گشته، در خدمت مجتهد مغفور مولانا احمد اردبيلى به سر برده، از خدمتش اكتساب فضائل و استفاده مسائل مى نمود، و گويند كه از مولاناى مذكور اجازت نماز جمعه و جماعت و تلقين مسائل اجتهادى يافته بود.

در روز وفاتش آواز ناله و نفير صغير و كبير خلايق به اوج آسمان مى رسيد. اشراف و اعيان سعى مى نمودند كه به تيمّن و تبرّك، دستى به زير جنازه مغفرت اندازه اش رسانند، از غلوى خلايق ميسّر نمى شد. در مسجد جامع عتيق صفاهان به آب چاه غسل داده، در همان جا مير محمد باقر داماد و ساير فضلاء و علماء نماز كردند. چند روز در مزار فايض الأنوار امامزاده واجب التعظيم والتجليل امام زاده اسماعيل، عليه وآبائه التحية، بود، از آنجا نقل كربلاى معلى شد.

ارباب استعداد، تاريخ هاى مرغوبه در سلك نظم كشيدند.

مير صحبتى تفرشى: «آه آه از مقتداى شيعيان» يافته، ديگرى گفت: «حيف از مقتداى ايران حيف» شيخ محمود نام عرب جزايرى(1): «مات مجتهد الزمن» يافته بود.(2)

ص: 62





1- . «شيخ محمود جزايرى از اعراب جزاير بوده، در تحصيل خيلى سعى نموده، خصوصاً در علم فقه و حديث از شاگردان ملا عبدالله بوده» تذكره نصرآبادى ص 736.

2- . عالم آراى عباسى ج 2 ص 859-860.




تصویر





الصفحة الأولى من جامع الفوائد بخط السيد محمد على بن ولى الحسينى الاصفهانى

ص: 63





تصویر





الصفحة الأخيرة من جامع الفوائد بخط السيد محمد على بن ولى الحسينى الاصفهانى

ص: 64





تصویر





آغاز رساله عمليه ملا عبد الله شوشترى، نسخه خطى كتابخانه الزهراء اصفهان

ص: 65





تصویر





آغاز رساله عمليه ملا عبد الله شوشترى، نسخه خطى كتابخانه الزهراء اصفهان

ص: 66





تصویر





پايان رساله عمليه ملا عبد الله شوشترى، با حواشى آقا حسين جيلانى لنبانى

ص: 67





تصویر





فهرست رساله عمليه ملا عبد الله شوشترى، نسخه خطى كتابخانه الزهراء اصفهان

ص: 68





تصویر





فهرست رساله عمليه ملا عبد الله شوشترى، نسخه خطى كتابخانه الزهراء اصفهان

ص: 69





تصویر





آغاز حاشية على ألفية الشهيد، نسخه خطى كتابخانه موسوى شفتى

ص: 70





تصویر





آغاز رساله صوميه ملا عبد الله شوشترى

ص: 71





تصویر





پايان رساله صوميه ملا عبد الله شوشترى

ص: 72





تصویر





آغاز رساله صوميه ملا عبد الله شوشترى، نسخه كتابخانه ابن مسكويه اصفهان

ص: 73






3. ملا حسنعلى شوشترى

«المولى حسنعلى بن عبد الله بن الحسين التسترى ثمّ الاصفهانى.

الفاضل العامل الكامل الفقيه الأصولي المعروف في عصر السلطان شاه صفي الصفوي والسلطان شاه عباس الثاني. قرأ رحمه الله علي والده ويروي عنه، وعلي جماعة أخري من الفضلاء في عصره، ويروي عنهم وعن الشيخ البهائي أيضاً.

وقرأ عليه أيضاً جماعة من علماء العصر، منهم والدي العلامة قدّس الله روحه، ويروي عنه جماعة، منهم الأستاد الاستناد [المجلسي] ووالده، رضي الله عنهم أيضاً.

كان رحمه الله من القائلين بحرمة صلاة الجمعة في زمن الغيبة، أحد المتعصّبين علي ذلك، مع أنّ والده من القائلين بوجوبها والمواظبين عليها.

وكان قدّس سرّه معظّماً عند السلاطين الصفوية، وصار مدرّساً بعد والده في المدرسة التي بناها السلطان شاه عباس الماضي الصفوي باصبهان لأجل تدريس والده - ولذلك تعرف بمدرسة ملا عبد الله - واستمر بعد موت والده علي التدريس، إلي أول وزارة الثانية لخليفه سلطان، ثمّ عزله حين عزل آميرزا قاضي عن منصب شيخ الإسلام باصبهان، وفوّض تدريسها إلي المولي الأستاد الفاضل [السبزواري] لأنه كان من تلامذته، مع أنه قد وقف السلطان بشرط أن يكون تدريسه لأولاد المولي عبد الله، وقصة عزله طويلة غريبة مشهورة، فلاحظ.

وللمولي المذكور كتب وفوائد ورسائل، منها: كتاب التبيان في الفقه، حسن كاسم مؤلفه، ومع إشكال لفظه محتو علي كثير من الفروع والتحقيقات الأنيقة، وعندنا كتاب الطهارة منه، وهو مشتمل علي حواشي منه عديدة، ولعله لم يخرج منه إلا هذا المقدار، وعبارته أدقّ من عبارة القواعد لعلامة و الدروس للشهيد.

وله قدّس سرّه أيضاً رسالة في حرمة صلاة الجمعة في زمن الغيبة بالفارسية، لم أرتضيها، وقد ردّ عليه الفاضل القمي [الملا محمد طاهر] أحسن ردّ.

وله أيضاً حاشية علي القواعد الشهيدية، حسنة. وله رضي الله عنه أولاد وأحفاد

ص: 74






عباد صلحاء مشتغلون بتحصيل العلوم، وإلي الآن موجودون معروفون».(1)

«[كان] من أعاظم الأفاضل، ومن أقاصم الأكامل، مشيّد بنيان الفضل والتحقيق، ومقنّن قواعد العلم والتدقيق. فاضل عديم المثال، وعلم فقيد الهمال. تزين مجالس الإفادة بوجوده النامي، وتعطر محافل الاستفادة بمركوبه السامي. وبالجملة هو من أكابر الطائفة المحقة. وينقل منه أنه كان أولاد الشاه عباس الماضي يتعلمون منه، وكانوا يتمسخرون بولد ولد السلطان المذكور ويؤذونه، وكان رحمه الله يقول: لا تفعلوا ذلك به فإنه يمكن أن تصل السلطنة إليه فتدارككم ذلك. فوقع الأمر علي ذلك وتسلط، وهو الملقّب بالشاه صفي، فقتلهم كلّهم. وكان رئيس العلماء في زمانه».(2)

«يگانه گوهر بحرين علوم عقلى و نقلى، نير سپهر فضيلت، و بدر فلك فطانت، جامع علوم و حاوى فروع و اصول، كه به جودت طبع و حدّت ذهن و طلاقت لسان و حاضر جوابى مانند نداشت، و از اين راه امتياز تمام از اقران و امثال داشت».(3)

«از جمله تصانيف مشهور آن جناب كتابى است موسوم به كنز الأسرار».(4)

وى از پدرش ملا عبد الله و شيخ بهائى و قاضى معزّالدين محمد مجاز بوده است.

1. اجازه ملا عبد الله شوشترى:

«بسم الله الرحمن الرحيم. أما بعد حمد الله تعالي علي نعمائه، والصلاة علي أشرف أنبيائه وأكمل أوليائه، فقد أجزت لولدي وفلذة كبدي، المترقّي من حضيض التقليد إلي أوج اليقين، السالك مسالك المتقين، الصاعد مصاعد الاجتهاد، الناسك مناسك السداد، أبو الحسن علي الشهير بحسنعلي، أحسن الله إليه في الدارين، وأعلي مقامه في النشأتين، بعد

ص: 75





1- . رياض العلماء ج 1 ص 261-262.

2- . تتميم أمل الآمل ص 106.

3- . تذكره نصرآبادى ج 1 ص 224.

4- . قصص الخاقانى ج 2 ص 60.




أن قرء علي في فنون العلم كتباً كثيرة وصحفاً عزيزة، سيّما فنون علوم الدين من الأصول والفروع والحديث، وبلغ مع صغر سنّه أعلي المراتب، وفاز في أوائل عمره بأسني المطالب، مدّ الله تعالي في عمره، ووقاه جميع الشرور، وجعلني فداه من كلّ محذور، أن يروي عنّي ما صحّ لي روايته من فنون العلوم، سيّما العلوم الدينية، وما يتعلّق بها من أصول وفروع، ومعقول ومنقول ومشروع، بطرقي المثبتة في هذه الإجازة الجليلة إلي علمائنا السابقين وسلفنا الصالحين، وأن يفيدها للطالبين الراغبين، فإنه أهل لذلك، شارطاً عليه ما شرط عليّ من سلوك جادة الاحتياط. وكذلك أجزت له، طوّل الله عمره، وأفاض علي العالمين برّه، أن يروي عنّي جميع مؤلفاتي، وأن يفيدها لمن كان أهلاً لذلك، وأن يصلح منها ما طغي به القلم، وزلّ به الرقم، فإنّ الإنسان لا يخلو من نسيان، ومن الله الاستعانة وعليه التكلان. وكتب ذلك بقلمه وقاله بفمه، أبوه الشفيق الفقير إلي رحمة الله الغني، عبد الله بن حسين الشوشتري، في أوائل ربيع الاخر من شهور سنة عشرين بعد الألف حامداً مصلياً علي النبي وآله».(1)

2. اجازه شيخ بهائى:

«أما بعد حمد الله علي نعمائه، والصلاة علي سيد أنبيائه وأشرف أوليائه،

فقد أجزت للولد الأعزّ الفاضل الزكي الذكي الألمعي، ذي الفطنة الوقّادة، والفطرة السعادة، محرز قصب السبق في مضمار الفضائل، صاحب القدح المعلّي من الأقران والأماثل، المترقّي في معارج الفضل والكمال إلي أوج الترجيح والاستدل، شمس سماء الإفادة والإفاضة والمجد الجلي، مولانا حسنعلي، سلّمه الله وأبقاه، وبلّغه ما يرجوه ويتمنّاه، وقدّس روح والده الأفضل الأوحد، زبدة أعاظم الفضلاء في زمانه، وقدوة أفاخم الأجلاء في أوانه، المستغرق في بحار الرحمة والرضوان، قطب فلك الورع الأزهري، والفضل الأبهري، مولانا عبد الله الشوشتري، لا زالت سحائب الرضوان علي ضريحه

ص: 76





1- . بحارالأنوار ج 107 ص 20-21.




قاطرة، وعلي مرقده متقاطرة، جميع ما تضمّنته هذه الإجازة الجليلة التي أجازها شيخنا الشهيد الثاني لوالدي، قدّس الله تربتهما، ورفع في فراديس الجنان رتبتهما.

فليرو ولدي الأعزّ المشار إليه جميع ما اشتملت عليه تلك الإجازة المباركة من الكتب المحرّرة فيها بالأسانيد المسطّرة في مطاويها، سالكاً جادة الاحتياط التي لا يضلّ سالكها ولا يظلم مسالكها.

وكذلك أجزت له أدام الله أيام فضائله أن يروي جميع مؤلفاتي، وأن يفيدها الطالبين الراغبين، وهي وإن لم تكن من تلك الدرج، لكن قد ينظم مع اللؤلؤ السبج.

والتمست منه، دامت معاليه، وحرس في أيامه ولياليه، أن يجريني علي صفحة خاطرة الشريف، ويثبتني علي لوح ضميره المنيف، بما يسنح من الدعوات المعطرة مشام الإجابة، البالغة أعلي معارج الاستجابة، كيما تهب نسائم القبول علي رياض المأمول، وغياس المسؤول، والله سبحانه يوفقه وإيانا لما يطلبه ويرجوه، علي أكمل الأوضاع وأحسن الوجوه. وكتب هذه الأحرف بيده الفانية الجانية أفقر العباد إلي رحمة ربه الغني محمد المشتهر ببهاء الدين العاملي، وفّقه الله تعالي للعمل في يومه لغده قبل أن يخرج الأمر من يده، وكان ذلك في أوايل العشر الأوسط من أول ربيعي سنة ثلاثين بعد الألف من هجرة سيد المرسلين، عليه وآله الطاهرين أفضل صلوات المصلين، والحمد لله أولاً وآخراً وباطنا وظاهراً».(1)

3. اجازه قاضى معزّالدين محمد اصفهانى:

«أما بعد، فلمّا التمس مني الأخ الذكي الألمعي، العامل الكامل العالم الفاضل، سيد العلماء والأفاضل، المترقّي من مراتب التقليد إلي مرتبة الاجتهاد والاستدلال، المحرز قصبات السبق في مضمار الفضل والكمال، شمس فلك الإفادة، وبدر سماء الإفاضة، صاحب المزايا والكمالات والمجد البهي مولانا حسنعلي، بلغه الله تعالي إلي أقصي

ص: 77





1- . همان ج 107 ص 23 24.




درجات الاستدلال والاجتهاد، بمحمد وآله الأمجاد، أن أجيز له ما أجاز شيخنا ومولانا العالم العامل النقي التقي، أسوة المحققين، قدوة المجتهدين، الشيخ عبدالعالي، ممّا أجاز له والده العظيم الشأن، شيخ الطائفة المحقّة، صاحب التصانيف الفائقة المشتهرة، الشيخ علي، تغمّده الله بغفرانه، وأسكنه بحبوحة جنانه.

فأجزتُ له علي حسب ملتمسه فيما أجاز لي روايته، من الكتب الأربعة المشهورة في الحديث، ومباحثة ما أجاز لي مباحثته من كتب الأصول والفروع الفقهية في مذهب الإمامية. والتماسي منه أن لا ينساني، ويذكرني عقيب صلواته بصالح دعواته، ويسأل الله تعالي أن يتجاوز عن زلاتي. وكتبه الفقير المحتاج إلي عفو ربه الأحد الصمد معزّالدين محمد، عفي الله عنه بالنبي والوصي، غرّة ذي الحجة سنة 1035 تمّت».(1)

برخى از شاگردان و مجازان ملا حسنعلى شوشترى عبارتند از:

1. علامه ملا محمد باقر مجلسى

علامه در اجازه به ميرزا ابوطالب فندرسكى در بيان مشايخ خود مى نويسد:

«منهم: والدي العلامة رفع الله مقامه، وشيخه الأفضل الأكمل البهي السني مولانا حسنعلي التستري».(2) ودر اجازه به ملا محمد مقيم نيز مى نويسد:

«ومنها ما أخبرني به جماعة من العلماء الأخيار منهم الوالد العلامة والشيخ المحقق المدقق أستاد الأفاضل مولانا حسنعلي التستري».(3)

2. ملا محمد باقر سبزوارى.(4)

3. ملا تاج الدين حسن اصفهانى.(5)

ص: 78





1- . همان ج 107 ص 22.

2- . ميراث حديث شيعه ج 4 ص 532.

3- . الإجازات لجمع من الأعلام ص 55.

4- . تذكره نصرآبادى ج 1 ص 220.

5- . در وقايع السنين والاعوام (ص 541) مى نويسد: «ملا تاجا، والد ماجد فضيلت و كمالات پناه مولانا بهاء الدين مشهور به فاضل هندى، در هشتم رجب بعد از فوت آقا حسين [خوانسارى] فوت شد. مرد طالب علمى بود مشغول به مباحثه و مطالعه و تصحيح كتب حديث و به حال خود».




علامه فاضل هندى در اجازه امير ناصرالدين احمد مختارى سبزوارى مى نويسد:

«ثمّ إني أروي الأخبار بعدّة طرق صحيحة معروفة لديه، وأكثر رواياتي من والدي العلامة تاج أرباب العمامة، وهو كان يروي عن الحبر المدقق مولانا حسنعلي، عن والده الورع المحقق مولانا عبد الله التستري، وطرائقه إلي المعصوم معروفة».

4. مولى عطاء الله رودسرى.(1)

5. امير عيسى اصفهانى.(2)

6. شرف الدين على بن جمال الدين مازندرانى پنجهزارى نجفى.(3)

7. رشيدالدين محمد سپهرى ابن صفى الدين محمد مرشدى زوارى.(4)

«قرأ علي الشيخ بهاء الدين العاملي كتاب تهذيب الأحكام ثمّ أعاد مقابلته للكتاب مرة أخري في سنة 1036 بعد أن كان قابله أبوه صفي الدين محمد في سنة 1012.

وقرأ نفس النسخة علي المولي حسنعلي بن عبد الله التستري، فعبّر الشيخ المذكور عنه في آخر كتاب الزكاة بالأخ في الله الفاضل العالم...».(5)

ص: 79





1- . رياض العلماء ج 3 ص 317.

2- . همان ج 1 ص 262.

3- . طبقات اعلام الشيعة ج 5 ص 379. «هو تلميذ مجاز عن المير شرف الدين على بن حجة الله الشولستاني وعن على نقي الكمرئي وعن حسنعلي بن عبدالله التستري... وذكر روايته عن جميع هؤلاء المشايخ الثلاثة فيما كتبه من الإجازة بخطه لتلميذه محمد بن دنانة الكعبي النجفي في 1070 على آخر نسخة الفقيه التي كتبها محمد بن دنانة بخطه».

4- . طبقات أعلام الشيعة ج 5 ص 521.

5- . تراجم الرجال، ج 2 ص 544. رأى بعضٌ لوح قبره فى مسجد خواجة خضر في مدينه كرمان، ونقل صورتها في حاشية صفحة من شرح الكافية هكذا: «بسم الله الرحمن الرحيم. هذا قبر الفاضل العالم النحرير، علامة العلماء، فهامة الحكماء، جامع المعقول والمنقول، حاوي الفروع والأصول، كشاف المشكلات، حلال المعضلات، رشيد العرفاء، برهان النجباء، ناشر أحاديث سيد المرسلين، وارث علوم الأئمة الطاهرين، أكمل العلماء المتبحّرين، مرجع المحقّقين، مرشد الخلائق إلي الطريق المستقيم، هادي العباد بالدين القويم، المقتدي في زمانه، المفتي بالشرائط في دورانه، آقا رشيد الدين محمد المرشد الشهير بالسپهري، أسكنه الله في جنانه، وكان تاريخ وفاته في رابع عشرين ربيع الاول 1076». ثمّ كتب هذين البيتين: رشيدا آن سپهر دين ودانش زدنيا شد جهان را ماتمى رفت به تاريخ وفات او خرد گفت: «عجايب عالمى از عالمى رفت» سپهرى شرحى فارسى بر كافيه در علم نحو نگاشته كه دو نسخه خطى از آن در كتابخانه آية الله مرعشى موجود و يكى از آن دو در سال 1113 در 321 برگ كتابت شده است. فهرست مرعشى ج 16 ص 123 و ج 17 ص 52.




«كتب بخطّه الحبل المتين للبهائي وفرغ منه في 5 / ج 1032/1، والنسخة عند محمد سلطان المتكلمين بطهران. ورأيت مجلد الزكاة والخمس والصوم والحجّ من كتاب التذكرة للحلّي بخطّ صاحب الترجمة الخطّ الجيّد... وقد كتب المترجم له هو وأبوه شهادتهما بالقراءة والمقابلة لنسخة من تهذيب الأحكام للطوسي موجودة في المكتبة المركزية لجامعة طهران كانت قد صحّحت وقوبلت بيد الشهيد الثاني... بنسخة خطّ المؤلّف الطوسي، ثمّ قرأها المولي أحمد الأردبيلي. وعليها الإنهاءات بخطّ حسينعلي أستاد المترجم له مكرّراً... وفي باب الزكاة جاء:

قرأ الأخ في الله الفاضل العامل المولي رشيد الدين محمد هذه كاملة منه وسمع ما سوي ذلك لدي الفقير إلي الغني حسنعلي بن عبد الله الشوشتري.(1)

8. مطهر بن محمد مقدادى، صاحب سلوة الشيعة.(2)

9. محمد صادق بروجردى.(3)

10. عزيز الله، در پايان نسخه صحيفه سجاديه كه ترجمه دعاهاى آن در سال

ص: 80





1- . طبقات أعلام الشيعة ج 5 ص 521.

2- . همان ص 568.

3- . فهرست مرعشى ج 30 ص 693.




1096 ق. نگاشته شده قبل از ملحقات بلاغى است كه حسنعلى براى «الأخ الأعزّ عزيز الله» نوشته است.(1)

«صورة ما كتبه الأمير أبوالقاسم الفندرسكي الاسترآبادي قدّس سرّه للمولي حسنعلي بن المولي عبد الله التستري المذكور رحمه الله:

«بندگان علامى فهامى، مجتهد الزمانى، صاحبى ملاذى، آخوند مولانا حسنعلى، أيده الله تعالى را اين بنده كمينه ايشان، ابوالقاسم الفندرسكى، از جمله شاگردان و مطيعان است، واگر وقت پيرى نمى بود چندين سال در اصول وفروع دينى شاگردى ايشان مى كرد، واطاعت ايشان را بر خود لازم مى داند، واين دو سه كلمه را به واسطه اين نوشت كه وسيله شود كه ياد اين فقير بكنند، والدعاء».(2)

در وقايع السنين والأعوام ضمن وقايع سال 1075 مى نويسد:

«فوت فاضل عالم كامل، صاحب فطنه وقّاده، آخوند مولانا حسنعليا...

معاصر شاه صفى بود، و مقرّب و محترم و در كمال اعتبار. و بعد از فوت شاه صفى، در حين حكومت شاه عباس ثانى و وزارت خليفه سلطان، به علتى چند، اندك در احترام آخوندى ضعف و سستى به هم رسيده، توليت مدرسه ملا عبد الله كه با آخوند بود از او انتزاع نموده، به آخوند مولانا محمد باقر خراسانى دادند.

و تاريخ فوت مولانا حسنعليا اين مصرع است:

«علم علم بر زمين افتاد»

كه 1075 باشد. تاريخ ديگر:

«وفات مجتهد الزمان»(3)

ص: 81





1- . فهرست مرعشى ج 21 ص 43.

2- . همان ج 107 ص 21.

3- . وقايع السنين والاعوام ص 523.




تصویر





اجازه ملا حسنعلى شوشترى به ملا حسين نطنزى

ص: 82





نصرآبادى در تذكره خود فوت ملا حسنعلى را 1069 ذكر و اين ماده تاريخ را از ميرزا مؤمن نصرآبادى نقل كرده است:

چون از تقدير كردگار دو جهان *** شد مولانا حسنعلى سوى جنان

مؤمن تاريخ فوت او كرد رقم: *** «افسوس از مقتداى اهل ايران»(1)

صاحب وقايع السنين والأعوام مى نويسد:

«در اين تاريخ كه 1098 است از آخوند مرحوم چند فرزند مانده اند:

آخوند مولانا محمد امين كه مدتى در هند بود و در 1098 از هند آمد،

و آخوند ملا عبد الله كه در اصفهان به سر مى برد،(2)

و آخوند ملا بهاءالدين [محمد]، كوچك ترين اولاد مولانا حسنعلى،(3)

و آقا خليلا كه در صنعت اسطرلاب بى نظير عصر خود است».(4)

ص: 83





1- . تذكره نصرآبادى ص 740.

2- . وى در پايان نسخه اى از فقيه كه در سال 1070 ق كتاب شده به عالم فاضل عامل كامل صالح رضى مرضى مولانا محمد قاسم گيلانى اجازه نقل حديث داده است. فاضل مذكور از شاگردان علامه آقا حسين خوانسارى بوده و در نسخه مورد اشاره اجازه اى نيز از آقا حسين خوانسارى براى او نگاشته شده است. كتاب محقق خوانسارى ص 516 515.

3- . در كتابخانه آية الله مرعشى نسخه اى از فقيه به خط ملا عبدالله شوشترى موجود است كه در شعبان 991 در نجف اشرف كتابت شده و اجازه علامه مجلسى به ملا محمد نوه كاتب در رجب 1075 و نيز اجازه ملا محمد صالح مازندرانى به شيخ بهاء الدين محمد در سال 1080 در آن آمده است. فهرست مرعشى ج 1 ص 146. علامه مجلسى مى نويسد: «أنهاه المولي الفاضل الصالح الذكي المتوقد البهي مولانا محمد نجل الفاضل الرضي و سبط العلامة التستري... فأجزت له زيد تأييده روايته عنّي بأسانيدي المتكثرة المتصلة إلي المؤلف». اجازات الحديث، ص 156. طبع جديد. «رأيت له حواشي كثيرة على شرح الأربعين للقاضي سعيد معبّراً عنه بفحل الفحول دام فيضه» طبقات أعلام الشيعة ج 5 ص 499.

4- . وقايع السنين والاعوام ص 523.





4. مير محمد باقر داماد

مولانا محمد تقى نزد اين عالم جامع و محقّق مدقّق كتاب تقويم الإيمان و آثار ديگر او را خوانده و در علم حكمت از او بهره برده است.(1)

«مير محمد باقر ملقّب به داماد، دخترزاده شيخ على كركى است. و سبب اشتهار او به اين لقب آن است كه والد او داماد شيخ على و مشهور به داماد بود؛ پس او خود را نيز ملقّب به لقب والد خود ساخت. و علم او و فضل او، خصوصاً در علوم عقليه مستغنى است از ذكر و بيان، و بسيار متعبّد بوده، و مواظبت بر تلاوت و اوراد بسيار مى نموده، و از يكى از ثقات استماع نمودم كه مى فرمود كه آن بزرگوار شبى پانزده جزو از قرآن تلاوت مى نموده. و مصنّفات بسيار در كتب عقليه دارد، و در خدمت خاقان گيتى ستان و نواب رضوان مكان، أنار الله برهانهما، گرامى بوده».(2)

در عالم آراى عباسى مى نويسد:

«حضرت مير، خلف مرحوم سيد محمد داماد استرآبادى است، و دخترزاده مجتهد مرحوم مبرور شيخ على عبد العالى. پدرش بدين جهت به داماد اشتهار داشت.(3)

ص: 84






1- . اجازات الحديث، ص 227 طبع جديد.

2- . حدائق المقربين، نسخه خطى.

3- . «جناب مير ثمره شجره وجود مسعود مير شمس الدين محمد الشهير به داماد است، يعنى داماد مجتهد مغفور شيخ على بن عبد العالى. جناب شيخ در خواب حضرت سيد الأوصياء أميرالمؤمنين عليه السلام را ديد كه به شيخ مى فرمود كه دختر خود را به مير شمس الدين عقد كن كه از او فرزندى متولد خواهد شد كه وارث علوم انبيا و اوصيا باشد. شيخ به موجب اشارت، صبيه خود را به وى عقد كرد. بعد از انقضاى مدّتى صبيه شيخ به جوار رحمت ايزدى پيوست و طفلى از آن به وجود نيامد. شيخ انديشه مند شد كه اثر آن خواب به ظهور نيامد. باز حضرت اميرالمؤمنين عليه السلام را به خواب ديد كه مى فرمود كه ما اين دختر را نگفته بوديم، بلكه غرض ما فلان دختر بود. شيخ همان دختر را به حباله نكاح مير شمس الدين درآورد، و آن دختر والده ماجده مير محمد باقر است. و جناب مير مدت ها در خراسان و عراق در خدمت دانشمندان مشغول تحصيل علوم شد. طنطنه دانشش عرصه آفاق را فروگرفته، در عهد شاه صفى مغفور به اتفاق وى به زيارت عتبات عاليات رفته، در نجف اشرف وفات يافته، در جوار آن امام البشر آسود»». نجوم السماء ص 49-50. به نقل از رياض الشعراء واله داغستانى ملتقطاً.




به حدّت فهم و جودت طبع اتصاف دارد، و در صغر سنّ، در مشهد مقدس معلّى واقع شده، و در خدمت مدرّسان و افاضل سركار فيض آثار، اكتساب علوم نموده؛ در اندك زمانى ترقّى عظيم كرد. در زمان نوّاب سكندرشأن به اردوى معلّى آمده، به صحبت علماء و افاضل درگاه معلّى مشرّف گشته، مدّتى با مير فخرالدين سمّاك استرآبادى و ساير دانشمندان مباحثات نموده، در علوم معقول و منقول سرآمد روزگار خود گشت. و اليوم نيز اشراقات انوار فضايل و كمالاتش، بر ساحت آمال طلبه علوم درخشان، و لمعات كوكب طبع آفتاب مثالش بر عالميان تابان است.

و از ارتحال حضرت شاه جنّت مكان إلى الآن، كه مطابق خمس و عشرين و الف هجرى است، لحظه اى از مطالعه و مباحثه خالى نبوده، و لمحه اى اوقات شريف به بطالت نگذشته، و الحق جامع كمالات صورى و معنوى است، و كاشف دقايق انفسى و آفاقى، و در اكثر علوم حكميات و فنون غريبه رياضى و فقه و تفسير و حديث، درجه عليا يافته، رتبه عالى و اجتهاد دارد، و فقهاء عصر، فتاوى شرعيه را به تصحيح آن جناب معتبر مى شمارند. و در اكثر علوم تصانيف دارد.

و آنچه تا غايت از تصانيفش معلوم اين ذره بيمقدار گشته، كتاب صراط المستقيم و أفق المبين كه مملوّ از لئالى ثمين حكمت، و نكات دقيق كلام است. و كتاب رواشح سماويه در شرح احاديث اماميه و كتاب كافى و شرح كلينى، و تفسير قرآن موسوم به سدرة المنتهى و رساله خلق اعمال كه به ايقاظات موسوم گرديده، و كتاب خلسه ملكوتيه و عيون المسائل و ايماضات و ضوابط الرضاع و سبع شداد و حاشيه شرح مختصر اصول و قبسات [و] حق اليقين فى حدوث العالم، و كتاب تقديسات در رفع

ص: 85





شبهه ابن كمونه، و شرح صحيفه كامله و چند رساله و كتاب ديگر...

حافظه جناب مير به مرتبه اى است كه از اوّل حال، در مبادى نشو و نما، هر نقد عيارى كه به خازن طبيعت سپرده، در حفظ آن شرط امانت به جاى آورده، فلسى از آن از خازن طبيعت وقّاد فلسفه دوران فوت نشده. در طاعت و تقوا و عبادت درجه عالى و رتبه اى بس متعالى دارد. خلاصه، اوقاتش صرف مطالعه و مباحثه و عبادات الهيه شده و مى شود، و گاهى به نظم اشعار ملتفت شده.... «اشراق» تخلّص مى نمايند.(1) و در غزل و قصيده و مثنويات، به تخصيص مثنوى كه در مخزن الأسرار شيخ نظامى در سلك لئالى بحر معانى درآورده، داد سخن پردازى داده است.

از منظومات جناب مير، اين رباعى كه در نعت حضرت خاتم الأنبياء صلى الله عليه و آله در رشته بلاغت انتظام داده، تيمناً و تبركاً در اين صحيفه ثبت افتاد.

اى ختم رسل دو كون پيرايه توست *** افلاك يكى منبر نه پايه توست

گر شخص تو را سايه نباشد چه عجب *** تو نورى و آفتاب خود سايه توست(2)

در تذكره خلاصة الأشعار مى نويسد:

«در تزكيه نفس نفيس، و تصفيه باطن شريف، و سير رضيه، و شيم مرضيه، عديل و نظير ندارد، و از ساير سادات عظام زمان خود، بلكه اكثر علماء و فضلاى عصر، به جودت طبع، و حدّت ذهن، و طلاقت لسان، و لطافت بيان، امتياز تمام دارد، و از زمان طفوليت تا حال، همواره تخم مهر و محبت در فضاى ضمير صغير و كبير مى كارد، و اهالى و افاضل نسبت به آن سرور ذريه خيرالمرسلين التفات بسيار داشتند و دارند.

ص: 86





1- . «قد جمع أشعاره العربية والفارسية صهره السيد أمير سيد أحمد بن زين العابدين العلوي في ديوان بأمر السلطان شاه صفي، وكان يتخلص بإشراق، وقد رأيت هذا الديوان ببلدة ساري» رياض العلماء ج 5 ص 43.

2- . عالم آراى عباسى ج 1 ص 146-147.




سال ها در مشهد مقدّسه، على ساكنها السلام، ساكن بود و به طلب علوم مشغولى مى نمود، و اكثر متداولات معقول و منقول را مطالعه فرمود، و در اندك زمانى در ميدان تحقيق مسايل شفا و اشارات، و توضيح اشكال رسايل رياضيات و حكميات، قصب السبق از اقران درربود، و با وجود صغر سنّ، مهارتش در فنون علوم به جايى رسيد كه در اكثر مطالب عاليه حكميات و رياضيات، رسايل و حواشى تصنيف نمود.

و بعد از آن از مشهد مقدّسه سفر كرده، خود را به دارالسلطنه قزوين رسانيد، و مدّتى نيز در اردوى معلّى به درس اشتغال نموده، نقوش دقايق طبع نقّاد و ذهن وقّاد خود را بر صحايف ضماير علما و فضلا ظاهر گردانيد.

و در شهور سنه ثمان و ثمانين و تسعمائة از دارالسلطنه قزوين به قصد زيارت مشهد مقدّسه رضويه به دارالمؤمنين كاشان خراميد، و روزى چند درين جانب ساكن گرديد، و در آن اوقات، فقير به ملازمت آن سنبله ارباب دانش و بينش رسيد؛ آن مقدار صفات حميده و نعوت پسنديده، چه علمى و چه عملى ازو مشاهده شد، كه زبان قلم از شرح شمّه اى از آن قاصر است...

با وجود كمال در هر وادى از فنون فضايل، ميلش به شاعرى بيشتر بود، و اكثر اوقات اشعار آبدار بر لوح اعتبار نقش مى نمود، و به طريق مشايخ كبار به گفتن رباعيات توجّه و ميل مى فرمود، و در آن چند روز كه در كاشان تشريف داشتند، از بحر طبع گوهرخيز، جوهرى چند به ساحل ظهور رسانيد كه دست تصوّر هيچ غوّاصى به گرد آن نمى تواند رسيد، و اين رباعى از آن جمله است:

اى عشق مگر مايه بود آمده اى *** كز پا تا سر تمام سود آمده اى

نقصان تو از چشم بد كس مرساد *** كارايش دكان وجود آمده اى

امّا درين اوقات كه اين كمينه از جمع و تأليف اين خلاصه فى الجمله فارغ شده بود، أعنى شهور سنه ثلاث وتسعين و تسعمائة، سيادت پناه مشار اليه بار ديگر به دارالمؤمنين كاشان تشريف شريف ارزانى فرمود، و در وادى شاعرى چندان ترقى ازو

ص: 87





مفهوم گشت، خصوصاً در فن قصيده و طرز مثنوى، كه زياده بر آن نتواند بود...».(1)

«مشهور است كه چهل سال شب پهلو بر بستر استراحت نگذاشت. نوافل شب و روز در مدّت عمر از او فوت نشده، از جميع علما به صفات حميده و صلاح، امتياز داشت... طبع شريفش گاهى متوجّه ترتيب نظم شده، چند بيت در جواب قصيده شيخ نظامى گفته، نوشته شد:

شه ملك دانشم من به جنود آسمانى *** كه بود ز فضل ديهيم و سريرم از معانى

سر كوى دانش من عرفات رازگردون *** حرم حريم فكرم در كعبه معانى

ز تقدّم زمانى خردم به عذرخواهى *** فلكم به عفوجويى ز تصدّر مكانى

دل خسته را پس از من سخنم كند طبيبى *** تن خاك را پس از من جسدم كند روانى(2)

و از مناشدات آن جناب است كه در وقت زيارت امام ثامن ضامن عليه السلام گفته است:(3)

طارت المهجة شوقاً بجناج الطرب *** لثمت سدّة مولى بشفاه الأدب

نحو أوجٍ لسماء قصد القلب هوى *** ولقد ساعدنى الدهر فيا من عجب

أفق الوصل بدى إذ ومض البرق وقد *** رفض القلب سوى ميتة تلك القتب

ص: 88





1- . خلاصة الاشعار وزبدة الافكار (بخش اصفهان) ص 246 248.

2- . تذكره نصرآبادى، ص 217-218.

3- . تقويم الإيمان، مقدمه به نقل از ترجمه كتاب محبوب القلوب قطب الدين اشكورى به خامه احمد بن محمد حسينى اردكانى.




لا تسل عن نصل الهجر فكم فى كبدى *** من ثغور ثغرت فيه وكم من ثقب

كنت لا أعرف هاتين أ عيناى هما *** أم كئوس ملئت من دم بنت العنب

بكرة الوصل أتتنى فقصصنا قصصاً *** من هموم بقيت لى بليال كرب

قيل لى قلبك لم يؤثر من نار هوى *** قلت دعنى أنا ما دمت بهذا الوصب

أصدقائى أنا هذا وحبيبى دارى *** روضة الوصل ولم أغش غواش الحجب

أنا فى مشهد مولاى بطوس أنا ذا *** ساكب الدمع بعين وريت كالسحب

و از رباعيات فارسى اوست:

چشمى دارم چو حسن شيرين همه آب *** بختى دارم چو بخت خسرو همه خواب

جسمى دارم چو جان مجنون همه درد *** جانى دارم چو زلف ليلى همه تاب

علامه مير سيد على خان در سلافة العصر پس از توصيف او مى نويسد:

«إن عدّت الفنون فهو منارها الذي يهتدي به، أو الآداب فهو موئلها الذي يتعلّق بأهدابه، أو الكرم فهو بحره المستعذب النهل والعلل، أو الشيم فهو حميدها الذي يدب منه نسيم البرء في العلل، أو السياسة فهو أميرها الذي تجمّ منه الأسود في الأجم، أو الرياسة فهو كبيرها الذي هاب تسلطه سلطان العجم.

وكان الشاه عباس أضمر له السوء مراراً، وأمر حبل غيلته إمراراً، خوفاً من خروجه عليه، وفرقاً من توجّه قلوب الناس إليه؛ فحال دونه ذو القوة والحول، وأبي إلا أن يتمّ عليه المنة والطول. ولم يزل موفور العزّ والجاه، سالكاً سبيل الفوز والنجاة، حتي استأثر به ذو المنة، وتلا: يا أيتها النفس المطمئنة، فتوفي في سنة إحدي وأربعين و ألف».

«فوت شد سيّد سند محقق مدقق فريد عصره ومريع دهره مير محمد باقر داماد در هزار و چهل. تغمده الله بغفرانه».(1) «وكان عمره أكثر من ثمانين سنة، ومات في الخان

ص: 89





1- . وقايع السنين والأعوام ص 510. در همين صفحه فوت مير داماد در 1041 ذكر شده است.




الذي بين كربلاء والنجف في بر مجنون، ودفن بالنجف حيث وصّي بذلك».(1)

ملا عبد الله امانى(2) اين تاريخ را در فوت مير داماد گفته است:(3)

فغان از جور اين چرخ جفاكيش *** كزو گردد دل هر شاد، ناشاد

از اولاد نبى داناى عصرى *** كه مثلش مادر ايام كم زاد

محمد باقر داماد كز وى *** عروس علم و دانش بود دلشاد

خرد از ماتمش گريان شد و گفت: *** «عروس علم دين را مرده داماد»

«وله: شرح الصحيفة الكاملة وكتاب التقديسات و حاشية المختلف للعلامة و حاشية رجال الكشي، وكان عندنا منها نسخة، و حاشية رجال الشيخ، و حاشية رجال النجاشي، صرّح بهما في شارع النجاة له، ورسالة مختصرة في حدوث العالم، ألّفها في جواب سؤال تلميذه السيد الأمير منصور بن محمد. وكتاب الصراط المستقيم في ربط الحادث بالقديم، مبسوط جدّاً، مشتمل علي مسائل حكمية كثيرة جدّاً، لم يتمّ، ألّفه للسلطان شاه عبّاس. وكتاب شارع النجاة خرج منه كتاب الطهارة بالفارسية، ألّفه بالتماس محمد رضا جلبي التبريزي الاسطنبولي الاصفهاني بالفارسية، حسنة الفوائد. ورأيت حواشيه علي الكافي مدوّنة في بلدة أردبيل، وكانت إلي أواسط كتاب التوحيد، وسمعت من بعض الثقات أنه قد دوّنها المولي خليل إلي آخر الكتاب.

ص: 90





1- . رياض العلماء ج 5 ص 42. «دفن بسرداب قبر جدّه الأميّ على الكركي». طبقات أعلام الشيعة ج 5 ص 68 نقلاً عن أحسن السير الفارسى تأليف الميرزا معصوم الاصفهانى. ميرداماد وصى شرعى خود گردانيده است: «سيادت وافادت پناه، اعزّ اولاد روحانى، امير سيد احمد، و افادت و افاضت، پناه نورا محمدا اصفهانى كمالى، و افادت پناه فقاهت دستگاه، شيخ محمد سعيد» را و گفته است: «شيخ محمد سعيد نزد من اهمّ است». مصنفات ميرداماد ج 1 ص 638.

2- . «ملا عبدالله امانى تخلص گويا از ولايت كرمان است. به هند رفته، در خدمت مرحوم مير محمد سعيد مير جمله بوده، مكنتى به هم رسانيده به اصفهان آمده فوت شد...». تذكره نصرآبادى ص 468.

3- . تذكره نصرآبادى ص 734.




أمّا الرواشح السماوية فهو شرح علي الكافي أيضاً، لكن لم يشرح منه إلا المقدّمات وشرح الديباجة. وحواشي الفقيه قد دوّنت أيضاً، ولعلها من تدوين بعض تلامذته، رأيتها في المشهد المقدّس الرضوي عند الحكيم محسنا... وتعليقاته علي حاشية الخفري وتعليقاته علي طبيعيات الشفا، رأيتها بخطه. وتعليقاته علي الهيات الشفا... ورسالة سدرة المنتهي في تفسير سورة الحمد والجمعة والمنافقين، رأيتها في بلدة رشت، ولعلها لم تتمّ، و رسالة في أغلاط الشيخ البهائي وتصحيفاته رأيتها فيها أيضاً».

«ومن مؤلفاته أيضاً: كتاب عيون المسائل، لم يتمّ، كتاب نبراس الضياء، كتاب خلسة الملكوت، كتاب تقويم الإيمان، كتاب الأفق المبين، كتاب الرواشح السماوية، كتاب السبع الشداد، كتاب ضوابط الرضاع، كتاب الإيماضات والتشريقات، كتاب شرح الاستبصار... ورسالة الخطب للجمعة والأعياد والاستسقاء وغيرها...

ومن تصانيفه: كتاب الجذوات في الحكمة وخواصّ الحروف، ألّفها بالفارسية بأمر السلطان شاه عباس بسفارة مولانا مظفر المنجم في شرح كلام بعض أفاضل الهند في حكمة إحراق الجبل حين تكلّم موسي مع الله تعالي مع عدم إحراقه.

ومن كتبه أيضاً رسالة في الأيام والليالي الأربعة وأعمالها بالفارسية، ورسالة في خلق الأفعال والجبر والتفويض، ويسمّي بالإيقاظات، مبسوط مشتمل علي الأدلة العقلية والآيات والروايات... ورسالة في حلّ عشرين من الإعضالات في فنون العلوم من الرياضي والإلهي والطبيعي والفقه وغيرها... وتعليقات وبراهين علي المجسطي، رأيتها بخطه في بلدة لاهيجان، وتعليقات أيضاً علي الفارسي هيئت، رأيتها أيضاً في تلك البلدة بخطّه... وقد ذكر في أول نبراس الضياء في تحقيق معني البداء أدلة كثيرة علي الإمامة، وأورد فيها غيرها من المسائل أيضاً حسنة الفوائد.

وله رسالة في شرح حديث أنّ قل هو الله ثلث القرآن وأنّ مولانا علياً عليه السلام بمنزلة قل هو الله أحد، كتبها في جواب سؤال بعض الأصدقاء. وكتاب محجة الاستقامة في الإمامة، مشتمل علي أخبار العامة والخاصة والأدلة العقلية والنقلية، ولعلّه يتمّ...

ص: 91





وله حواشي منطق شرح المختصر وحاشية السيد، وكتاب تشريق الحق في المنطق نسبهما إلي نفسه في رسالة السبع الشداد... و شرح خطبة البيان».(1)

يروي عن:

1. خاله الشيخ عبد العلي بن علي بن عبد العالي العاملي الكركي.

2. الشيخ حسين بن عبد الصمد الحارثي.(2)

3. الشيخ عبد علي بن محمود الخادم الجابلقي.(3)

4. السيد أبو الحسن العاملي.(4)

صورة إجازة الشيخ عبد العالى بن الشيخ على الكركى للسيد الداماد:(5)

«بسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله كما هو أهله ومستحقّه، والصلاة والسلام علي خير خلقه محمد وعترته الطاهرين. وبعد، فإنّ الولد الأعزّ الحسيب النسيب، سلالة السادات الأطهار، جامع الفضائل والكمالات، صاحب الفهم الثاقب والحدس الصائب، السيد محمد باقر، ولد المرحوم المبرور المغفور السيد محمد الاسترآبادي، قد اطلعتُ علي حاله وأنّه مع حداثة سنّه قد اطّلع علي كثير من المباحث، وله فيها تحقيقات حسنة،

ص: 92





1- . رياض العلماء ج 5 ص 41-44.

2- . همان ص 40.

3- . أمل الآمل ج 2 ص 155: «كان فاضلا عالماً فقيهاً، له شرح الألفية للشهيد، ألّفه بأمر سلطان حيدرآباد». «والميرداماد في إجازته لمحسن الرضوي في 1023 دعى له بالرحمة، مصرّحاً بأنه أستاذه، ومن المعلوم أن قرائته عليه قبل تمام الألف، ولعلّ فوته كذلك». طبقات أعلام الشيعة ج 5 ص 328.

4- . طبقات أعلام الشيعة ج 5 ص 68.

5- . «كتب الملا محمد أمين الاسترآبادي المعاصر للمجلسي في سنة 1098 على ظهر كتاب الدروس الذي كتبه لنفسه، صورة إجازة عبدالعالى والحسين بن عبدالصمد للميرداماد، وذكر أنّ المير داماد كان ابن ثلاث عشر سنة حين إجازة خاله له، وقد دخل في الرابعة عشر وقت إجازة الحسين بن عبدالصمد التي تاريخها 983؛ فيظهر منه أنّ ولادة الداماد سنة 970. فلا يصحّ ما قاله صاحب الرياض من أنّ عمره عند موته أكثر من ثمانين سنة». طبقات أعلام الشيعة ج 5 ص 67.




وتصرفات قوية، وإني أجزته أن ينقل ما وصل إليه وظهر لديه أنه من أقوالي، وأن يعمل به، وأن يروي مصنّفات والدي المرحوم المغفور علي بن عبد العالي، وأن يروي جميع ما لي رواية عن مشايخي الأعلام، مراعياً لي وله طريق الاحتياط، مواظباً علي محافظة الشرائط بين أهل العلم.

وكتب عبد العالي بن علي بن عبد العالي حامداً مصلّياً مسلّماً والحمد لله وحده».(1)

إجازة الشيخ حسين بن عبد الصمد والد الشيخ البهائى للامير محمد باقر الداماد:

«بسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله كثيراً علي نعمه وإفضاله، وصلاته وسلامه علي سيدنا محمد النبي الأمي وآله. وبعد، فإنّ الولد الأعزّ الأمجد الأكمل الأرشد، السيد السند الأوحد، السيد محمد باقر ابن السيد الجليل النبيل الأصيل شمس الدين محمد الاسترآبادي، نوّر الله تربته، ممّن قد صرف جملة من عمره علي تحصيل فنون العلم، وفاق علي أقرانه بجميل الفهم، وتميّز في سلوكه في شعب العلم وفنونه مع صغر سنّه وغضاضة غصونه، وقد التمس منّي الإجازة لما أرويه من الأحاديث، مع ضيق المجال وتشتت الحال، وأجبتُ ملتمسه تقرباً إلي آبائه الطاهرين، وجعلت ذلك ذخراً لي يوم الدين، وأجزت له رواية ما يجوز لي روايته من أحاديث أئمتنا المعصومين، صلوات الله عليهم أجمعين، بطرقي المقرّرة إذا صحّت لديه، أفاض الله تعالي عليه، فليرو ذلك كما شاء لمن شاء وأحبّ محتاطاً. قال ذلك بلسانه ورقمه ببنانه مفتقر رحمة ربه الأوحد حسين بن عبدالصمد في شهر رجب الفرد سنة ثلاث وثمانين وتسعمائة».(2)


5. ميرزا ابو القاسم فندرسكى

«عالم كامل عارف نحرير متبحّر، حكيم مرتاض، فيلسوف، إمام في فنّه، شاعر تارك الدنيا، جليل القدر، عظيم الشأن. و له تصانيف منها: الرساله الصناعية جيّد؛ و قصيدة

ص: 93






1- بحارالأنوار ج 106 ص 84-86.

2- همان ص 87.




عجمية مشتملة علي المطالب العالية... وقد شرحها الفاضل الكامل العارف المولي صالح الخلخالي... وهو العارف المدفون بخارج بلد اصفهان وقد عمل السلاطين مقبرة جيدة وهي من منزهات البلدة و يزدحم الناس عند زيارته في ليالي الجمعه كثيراً».(1)

مير ابوالقاسم فندرسكى از اعاظم سادات سمّاكى استرآباد است.(2)

مولدش فندرسك است. در بدايت حال از تلامذه چلبى بيگ تبريزى بود، و بعد از وى نيز كسب بسيار نزد اشراف در دانش و بينش نموده.(3) خدمتش را در آغاز تحصيل علوم، سفر هندوستان پيش آمد و بعد از معاودت از آن ولايت، رحل اقامت در دار السلطنه اصفهان انداخته، علماى دانشور و حكماى خردپرور را بر سر خوان افاده و افاضه خود ميهمان ساخت.

در فنون حكمت مانند طبيعى و الهى و طب و رياضى و امثال آن گوى امتياز از ميدان اكفا و اقران ربوده، در مدرس افاده اش، مدار بر مباحثه شفا و قانون بود، و بنابر احتراز و اجتناب از صحبت ارباب امتياز، در گوشه عزلت و انزوا اقرار گرفته، درِِ آمد شد بر روى ابناى زمان بسته داشت، و اكثر اوقات، جوياى صحبت خود را به تأديب بذله هاى شيرين و چوب منع لطيفه هاى رنگين در پشت در مى گذاشت».(4)

مير ابوالقاسم «بحر ذخّار دانش و استعداد، و جامع الجوامع علوم عقلى و نقلى، و مدينة الكمال كمالات صورى و معنوى بود».(5) «در غايت ادراك و نهايت فهم، جامع معقول و منقول، حاوى فروع و اصول، مالك مشاهده، صاحب مطالعه، به اكثر علوم و يكسر رسوم دررسيده، عقود غوامض مشكلات را حل كرده، معضلات را در زير

ص: 94





1- . رياض الجنة ج 1 ص 515.

2- . تذكره نصرآبادى ج 1 ص 221 222.

3- . عرفات العاشقين ج 1 ص 554 555.

4- . خلد برين از محمديوسف واله قزوينى، تصحيح دكتر محمّدرضا نصيرى ص 365 366.

5- . همان.




دست درآورده»(1) «در حكمت، ارسطوى زمان و در تصوّف، بايزيد دوران بوده».(2)

كسى را از متأخّرين در حكمت در مرتبه ايشان نمى دهند، و در ايران و هندوستان حضرتش مقبول خاطر اقاصى و دوانى بوده، و با آن كه در نزد سلاطين هر دو ولايت، كمال احترام داشته باز با فقرا محشور، و از دنيا و اهل آن متنفّر.(3)

«مدّتى در هندوستان بود. كمال اعزاز و احترام در آن ولايت داشت. در زمان شاه جنّت مكان شاه صفى، اصفهان را به قدم خود شرف بخشيد. پادشاه قدردان به ديدنش رفته، با وجود اين اعتبار، تغيير در اوضاع او به هم نرسيده، همان در عالم بى تكلّفى و بى تعلّقى، سيار بود تا آن كه روح پر فتوحش در بهشت جاويد مأوا گرفت».(4)

«حضرت مير را در جميع علوم قدرتى كامل بوده، خصوص در حكمت و جفر و اعداد و كيميا و سيميا و تسخيرات. و خوارق عادات در حيات و ممات آن قدر از جناب مير سرزده كه شرح نتوان داد. حكيم ربانى عارف صمدانى آخوند ملا محمد صادق اردستانى كه روح ارسطو از مشائيان ركاب او بوده مى فرموده است كه من بيست ماه هر روز بر سر قبر مير رفته در خدمت او درس خوانده ام».(5)

مير عبدالحسين خاتون آبادى در وقايع السنين و الأعوام مى نويسد:

«سيد سند فطن كيس، أستاد الفضلاء و رئيس الحكماء، مير ابوالقاسم فندرسكى، استاد جمعى از فحول... مؤلّف ارقام، از جناب مولانا محمّد عليا استرآبادى كه مسلّم اهل عصر خود بود در صلاح و سداد و عبادت و اخلاق خوب، با قدر وافرى از علم فقه و تفسير و حديث، شنيد كه مى فرمود: مير ابوالقاسم مردى بود در كمال ديانت و

ص: 95





1- . عرفات العاشقين ج 1 ص 554 555.

2- . رياض الشعراء ج 1 ص 181 182.

3- . رياض الجنة ج 1 ص 515 521.

4- . تذكره نصرآبادى ج 1 ص 221 222.

5- . رياض الشعراء ج 1 ص 181 182.




خوش مذهبى، و معتنى به شأن تصلّب در ظواهر شرع و صاحب دين بود، انتهى.

اطوار مير مرحوم قدرى مشهور است، و چندين مرتبه به هند رفته،(1) و مى فرمود كه مكسب و مصرف در دو محلّ بايد، يعنى از محلّى بايد كسب كرد و در محلّ ديگر بايد خرج كرد».(2)

زنوزى در رياض الجنة مى نويسد: «از يكى از مشايخ استماع افتاد كه جناب مير خروسى داشته، اغلب روزها خروس خود را برداشته مى آمد و در ميان ميدان اصفهان داخل مجمع خروس بازان مى شد و بعد از لمحه اى مى رفت... گويند: در ايام ملامت، هر روز يك نفر زن فاحشه با يك شيشه شراب علانيه از بازار گرفته، به خانه خود مى برد، و مردم ظاهربين او را ملامت مى كردند. بعد از آن كه تعمّق نمودند معلوم شد كه فاحشه را به خانه خود برده، محبوس مى كند كه مسلمانى را به معصيت نيندازد، و شراب را هم در خلوت مى ريزد تا مسلمانى او را بيع نكرده نياشامد».(3)

واله داغستانى در رياض الشعراء مى نويسد:

«شرح بزرگى و جلالت شأن آن زاهد زمان زياده از آن است كه اين بى سواد مكتب دانش، شمه اى از آن تواند بيان نمود. اكثر لباس نمد مى پوشيد و با اوباش و اجامره صحبت مى داشت. در حلقه معركه خروس بازان حاضر شده، خروسى در زير بغل خود مى گرفت... جناب مير مكرّر به سير هندوستان آمده اند و در اين جا نيز

ص: 96





1- . صاحب عرفات مى نويسد: «مكرّر به جانب هند آمده، نوبت اول به اتفاق آمديم. بعد از رسيدن، به حسب اتفاق، ميرزا جعفر آصفخان او را رعايت نموده، به جانب عراق فرستاد، و بنده در گجرات بودم كه وى از عراق باز به گجرات آمد و از آنجا متوجّه دكن شد. اگرچه رتبه سخنش در خور فضيلت نيست از بسيارى شعرا بهتر و بيشتر است، و در اين ازمنه نيز به هند آمده، باز به عراق مراجعت نموده، و باز در هند است». عرفات العاشقين ج 1 ص 554 555.

2- . وقايع السنين والاعوام ص 515-514.

3- . رياض الجنة ج 1 ص 515 521.




خود را مستور داشته اند. يك بار در هندوستان در نزد شخصى به صيغه دهليتى - كه عبارت از پياده اى است كه در جلو سوار، شمشير و سپرى دارد و مى رود كه اگر خر و گاوى بر سر راه آيد كناره كند، و به اقلّ مواجب نوكر مى شوند - نوكر شده بوده است... ليكن در اواخر همه كس جناب مير را شناخته بودند، چنانچه عاقبت وى را با پادشاه هند نيز اتفاق صحبت مى شود.

حضرت مير را در سخنورى نيز دستگاه عالى بوده، وى راست:

دندان چه تيز كرده به قصد من آسمان *** آخر چه لذّت است در اين خشك استخوان!

تن را به او گذاشتم از ترس جان خويش *** تن را بخورد پاك و گرفته است پاى جان(1)

ومن شعره:

شرب مدام شد چو ميسّر، مدام به *** چون مى حرام گشت به ماه حرام به

يك بوسه از رخت ده و يك بوسه از لبت *** تا هر دو را چشيده بگويم كدام به(2)

او راست:

چو جهل نيست مرا يار روزگار نشد *** ز روزگار ننالم كه جهل يار نشد

چو استوار به استاد لشكر دانش *** دگر سپاه طرب پايش استوار نشد

چو من بر اسب اميد از خرد سوار شدم *** دگر اميد پياده شد و سوار نشد

چو در شمار ملايك درآمدم از علم *** ز روزكاوى بنيان مرا شمار نشد

دمى به كام دلم از دلم برون نامد *** كه گرد گرد تنم آتشين حصار نشد

ص: 97





1- . رياض الشعراء ج 1 ص 181 182.

2- . رياض الجنة ج 1 ص 515 521.




مرا زمانه بد مهر يك دم آب نداد *** كه در رگ و پى من آه من شرار نشد

ز روزگار بلايى كه جمع شد به سرم *** يكى از آن همه در جمله روزگار نشد

كدام عقده به فكرت ز چرخ بگشادم *** كه از سپهر بلا بر سرم نثار نشد

كدام روز كه خورشيد رو سياه نبود *** كدام باده كه كيفيتش خمار نشد

كدام شادى كو خود غم بزرگ نبود *** كدام خنده كز اندوه باردار نشد

كدام روى كه ابر بلا نشد بر من *** كدام خوى كه شمشير آبدار نشد

كدام غم كه چو دشمن نيامدم بر سر *** كدام شادى چون دوست بر كنار نشد

كدام روز كه بر من حصار ناى نگشت *** كدام جاى كه بر من دهان مار نشد

كدام غصه كه از دل به سوى مغز نرفت *** چو رفت در سر من مار مغز خوار نشد

كدام ظلم كه از كسى به من نرسيد *** كدام حيف كه بر من به هر ديار نشد

كدام لحظه ز مرگم بشارتى نرسيد *** كز انتظار دو چشم دلم چهار نشد

كدام فكر من از هفت آسمان نگذشت *** ولى چه سود كه با بخت پست يار نشد

كدام آه كه خورشيد از او سياه نگشت *** كدام بيم بر امّيد شهريار نشد

كدام روز كه مكروه برگزيده *** دهر به تنگ سينه قطار از پى قطار نشد

يسار كيست كه بر درد من نگشت يمين *** يمين كيست كه بر جور من يسار نشد

زبان كيست كه بر فضل من گواه نگشت *** سؤال چيست كه بر علم من عيار نشد

دهان كيست كه بر شتم من دلير نگشت *** لسان كيست كه بر غل من به كار نشد

هزار سال سپس عيب اين زمان گويند *** كه اين چنين گهرى بود و نامدار نشد

درين زمانه به نيكى كسى رسيد كه او *** نكو نهاد و نكو خلق و نيك كار نشد

ز شعر و علم شكايت چرا كنم دانم *** كه كس به علم و هنر هيچ كامكار نشد

دريغ و درد كه دستم به جهل مى نرسد *** ز هيچ روى كس از جهل شرمسار نشد

به جهل راه نبنمود اين زمانه مرا *** كه اين شكارى فربه مرا شكار نشد

اگرچه در گل غصه فتاده ام غم *** نيست ز گل طراوت ياقوت آبدار نشد

ص: 98





اگر به ديده جاهل مرا بهايى نيست *** ز بى تميزى جهال عقل خوار نشد

چو گل شكفت مرا جان ز باد عقل چه باك *** ز آب جهل اگر قدّ من چنار نشد

دندان چه تيز كرده به قصد من آسمان *** آخر چه لذّت است در اين خشك استخوان

تن را به او گذاشتم از ترس جان خويش *** تن را بخورد پاك و گرفته است پاى جان

سرد و گران مرا شده بر جان هواى تن *** چون مرد گرمسيرى را باد مهرگان

در من اگر به چشم حقيقت نظر كنى *** معنى عقل بينى در لفظ غم نهان

بر من بلا موكّل و بر من هوا امير *** بخت سياه زندان و اندوه پاسبان

كافر شده ام به دست پيغمبر عشق *** جنّت چه كنم جان من وآذر عشق

شرمنده ز عشق و روزگارم كه شدم *** درد دل روزگار و درد سر عشق

صاحب رياض درباره مير مى نويسد:

«حكيم فاضل فيلسوف صوفى مشهور، كثير المهارة فى العلوم العقلية والرياضية، لكنه قليل البضاعة فى العلوم الشرعية، بل العربية أيضاً. وكان من عصر السلطان شاه عباس الماضى الصفوى والسلطان شاه صفى، وكان معظماً عندهما. وله إلمام بالسفر إلى ديار الهند، وفى تلك الديار أيضاً كان مكرّماً مبجّلاً حتّى عند سلاطينهم... ويحكى عنه أيضاً أنّه كان عليه الرحمة سيّد أهل زمانه في العقليّات سيّما كتاب الشفا... جماعة من العلماء فى عصره، منهم الأستادان الكاملان، الأستاد المحقّق [الخوانساري] والأستاد الفاضل [السبزواري] والسيد الأجل النائينى أيضاً. وكان الأستاد الفاضل يمدح فضله في العلوم المزبورة، والأستاد المحقّق كان يقول في حقّه: إنّ له كلاماً كثيراً في العلوم العقلية،

ص: 99





ولم تمّ ما كان يقوله لكان له فضل كثير. وهذا نوع تمريض منه له».(1)

برخى از شاگردان مير فندرسكى عبارتند از:

1. أستاد الفضلاء آقا حسين خوانسارى.

2. علامه فهّامه آخوند ملا محمد باقر سبزوارى.

3. سيد سند ميرزا رفيعا نائينى.(2)

4. مير عبد الرزّاق كاشانى، خلف مير محمد يوسف طبيب.(3)

5. ملا عطاء الله رودسرى.(4)

6. ابوجعفر كافى بن محتشم قائنى.(5)

7. امير فياض حسينى.(6)

ص: 100





1- . رياض العلماء ج 5 ص 499.

2- . وقايع السنين والاعوام ص 514.

3- «مولد ايشان بلده كاشان. تحصيل علوم حديث و اصول و فقه در مدرس نوّاب سلطان العلمائى، و اكتساب فنون حكمت در خدمت حضرت مير كبير مير ابوالقاسم فندرسكى نموده اند. هذا اليوم كه 1076 هجرى است رحل اقامت در خطه كاشان انداخته، بعد از عبادت معبود، به مطالعه كتب علمى اقدام مى نمايد و به خانه هيچ كس نمى روند. گاه گاهى با تلامذه خويش صحبت مى دارد». قصص الخاقانى ج 2 ص 54. عبد الوهّاب بن تاج الدين حسن كاشانى در سال 1083 فروع كافى را نزد او قرائت كرده است. وى در پايان نسخه اى كه خود از كافى كتابت كرده مى نويسد: «قرأت ما في هذا المجلد من أجزاء كتاب الكافي جميعاً من أوله إلي آخره علي المولي الأعظم الأفخم، المجتبي المكرّم، المصطفي المعظّم، حاوي المعقول والمنقول، جامع الفروع والاصول، الذي لم يزل في تحصيل الكمال، فما زال آناً فآناً زاد كمالاً علي كمال، حتي جمع من العلوم ما لا يسعه مقدرة البشر، ولا يخطر علي قلب ذي خطر، من العربية والأدبية والعقلية والنقلية والهندسة والرياضية كلّها، والمعارف الحقيقية اليقينية، وغيرها مما لا يحصي كثرة؛ الكريم الأصل والنسب، الشريف الحسب، زبدة السادة العظام الكرام، أمير عبدالرزاق بن أمير محمد يوسف الرضوي، غفر الله والده، ووصل إلي روحه شآبيب رحمته، وطوّل في عمره...». فهرست مرعشى ج 34 ص 562 563.

4- . رياض العلماء ج 3 ص 317.

5- . محقق خوانسارى، از محمد حسن فاضل خوانسارى ص 189.

6- . «الأمير فياض بن هداية الله الحسيني. كان من علماء دولة السلطان شاه صفي بن شاه عباس الماضي الصفوي، وقد رأيت من مؤلفاته رسالة فارسية في المعرفة والتصوّف، ويظهر منها ميله إلي التصوّف. وقد كان من تلامذة جماعة من علماء عصره في أنواع العلوم، كما صرّح به في تلك الرسالة، ومنهم: السيد الفاضل الأمير الدين شاهمير الحسيني التبريزي الفقيه القاريء، ومنهم المولي الشيخ محمد القاريء تلميذ الشيخ سيف الدين الأعمى المكي الملقب بالشاطبي الثاني، والشيخ ابي الحسن السنباطي المصري المقري. ومنهم خال نفسه السيد الأمير محمد علي بن الامير السيد ولي... ومنهم الأمير أبوالقاسم الفندرسكي الاسترآبادي، ومنهم المولي سلطان حسين اليزدي، ومنهم المولي حسين التبريزي، وغيرهم من فضلاء اصفهان. وفي مشهد الرضا عليه السلام أخذ علم التصوّف من الأمير السيد قاسم الخراساني الصوفي، ومن المولي باباجان، وكان من تلامذة الشيخ البهائي». رياض ج 4 ص 190.




8. ملا محمد سعيد كاشانى متخلص به «سرمد».(1)

9. سيد على امامى اصفهانى.(2)

ملا محمد باقر ابو الفقراء گزى در كتاب «كنز الفقراء» مى نويسد:

«إمام السالكين وخير العاشقين وكنز العارفين، الطاير فى فضاء اللاهوتية، والساير فى هواء الملكوتية، و مصداق آيه شريفه «تِلْكَ اَلْجَنَّةُ اَلَّتِي نُورِثُ مِنْ عِبٰادِنٰا مَنْ كٰانَ تَقِيًّا» جناب مولانا آخوند ملا محمد تقى مجلسى كه خاصّه و عامّه و اهل طريقت و شريعت آن جناب را از اولياء بزرگ مى دانند، و در كرسى نامه، نام نامى و اسم گرامى ايشان را ثبت و ضبط نموده، از فرزندان طريقت مَن عجز اللسان عن توصيفه، سيد العرفاء وسند الأصفياء، الحبر الملى مولانا مير ابو القاسم الفندرسكى است».

تاريخ وفات مير بر سنگ مزارش 1050 كنده شده،(3) ولى در پايان رساله صناعيه

ص: 101





1- . قصص الخاقانى ج 2 ص 179. وى از شعراى صاحب آوازه و نام بوده كه در 60 سالگى در زمان حكومت اورنگ زيب در هندوستان به جرم تشيع گشته شده است.

2- . ترجمه شفا، سيد على امامى، مخطوط. افاده صديق ارجمند آقاى سيد محمد رضا شفتى.

3- . سنگ نوشته مزار مير: «أَلاٰ إِنَّ أَوْلِيٰاءَ اَللّٰهِ لاٰ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَ لاٰ هُمْ يَحْزَنُونَ. هذا مرقد قدوة الأولياء وزبدة الأوصياء ومعتضد الأصفياء ومعتمد العرفاء، قائد السالكين والعاشقين، هادي الموحّدين والمتألّهين، الساير في فضاء الجبروتية، والطاير في هواء اللاهوتية، عارف عوالم الألوهية، مالك ممالك الملكوتية، قطب الذين لا خوف عليهم ولا هم يحزنون، مركز دائرة بل أحياء عند ربّهم يرزقون، أعلم علماء المتبحّرين، أفضل فضلاء المتفرّدين، جامع المعقول والمنقول، مجمع الفروع والأصول، سيّاح بوادي الإيقان، سبّاح بحار العرفان، الفاني في الله، الباقي بالله، سيّد سادات العظام، سند أسناد الفخام، السيّد أبوالقاسم الفندرسكي، قدّس سرّه الزكي، وكان وفاته خمسين وألف من هجرة النبوي».




او نسخه شماره 887 كتابخانه آستان قدس رضوى، 1049 قيد گرديده، و اين رباعى كه شامل مادّه تاريخ فوت اوست از آنجاست:

تا شد ز جهان خسرو فوج دانش *** شد بحر جهان تهى ز موج دانش

تاريخ وفاتش ز خرد جستم گفت: *** صد حيف ز آفتاب اوج دانش

«مرقد مباركش در مزار قطب العارفين بابا ركن الدين است، واقع در اصفهان و مطاف اهل حال. تصانيف او آنچه در ميان علما متداول است رساله فارسى مشهور به صناعيه است كه صنايع و بدايع عقلى و نظرى در او درج است».(1)

تصویر





مرقد مير فندرسكى در تخت فولاد اصفهان

ص: 102





1- . تذكره نصرآبادى ج 1 ص 221 222.




تصویر





ص: 103





تصویر





مقالة فى الحركة از مير فندرسكى

ص: 104





تصویر





آغاز رساله صناعيه مير فندرسكى، خط ساغر اصفهانى، چاپ سنگى

ص: 105





تصویر





پايان رساله صناعيه مير فندرسكى، خط ساغر اصفهانى، چاپ سنگى

ص: 106





تصویر





آغاز ترجمه جوك به قلم مير ابو القاسم فندرسكى

ص: 107





صاحب رياض العلماء در پايان شرح حال مير ابوالقاسم فندرسكى مى نويسد:

«و لهذا السيّد سبط في عصرنا يسمّي الاميرزا أبوطالب بن الاميرزا بيك الفندرسكي، و هو أيضاً من جملة أرباب الفضل، و قد قرأ علي الأستاد المحقّق [خوانساري] و غيره.

ولهذا السبط مؤلّفات عديدة في أكثر الفنون، منها: كتاب المنتهي في النحو، و حاشيه علي تفسير البيضاوي، و شرح خلاصة الحساب للشيخ البهائي بالفارسيّة، كبير سمّاه: توضيح المطالب، و له: حاشية أصول الكافي للكليني، و حاشية علي شرح اللمعة، و حاشيه علي حاشيه الخفري علي الإلهيات، و حاشية علي معالم الأصول للشيخ حسن، و شرح علي شافية ابن الحاجب، و رسالة في فنّ البيان و البديع بالفارسيّة، سمّاه بيان البديع، مشتملة علي جميع الصنائع البيانيّة و البديعيّة، و رسالة مجمع البحرين بالفارسيّة في علم العروض و القافية لأشعار العرب و الفرس، طويل الذيل، حسن الفوائد؛ و له ترجمة شرح اللمعة بالفارسيّة، و رسالة عملها في جمع المكاتيب و الانشاءات التي هي من بدائع أفكاره بالعربيّة و بالفارسيّة مسمّاها نگارخانه چين، و له ديوان موسوم بغزوات حيدري قد نظم فيه غروات علي عليه السلام بالفارسيّة، و له منظوم آخر بالفارسيّة ايضاً سمّاها: سامي نامه، إلي غير ذلك من المؤلّفات».

مير ابوطالب چنانچه در كتاب بيان بديع نوشته از شاگردان «حضرت مولاناى فاضل كامل خبير علامه نحرير ذو فنون، استادى مولانا ميرزا محمّد شيروانى» و مورد توجّه «حضرت فاضل كامل حبر علامه شيخ محمّد جعفرا كمرى» بوده است.

علامه مجلسى در اجازه به ايشان مى نويسد:

«إنه كان من غرائب الزمان، بل ممّا يمكن أن يعدّ من أغلاط الدهر الخوّان، تشرّفي بصحبة السيّد الأيّد الحسيب النسيب اللبيب الأديب الأريب الفاضل الباذل الكامل، خلاصة السادات و الأشراف، المنتمي إلي ذروة عبد مناف، جامع فنون الفضائل و الكمالات، حائز قصبات السبق في مضامير السعادات، نقاوة الفضلاء و خلاصة الأذكياء، أعني المولي الرضي البهي الألمعي الأمير أبوطالب بن جلال الدين ميرزا بيك الموسوي

ص: 108





الحسيني الفندرسكي، أدام الله تعالي معاليه، و قرن بالسعود و الجدود أيّامه و لياليه، في بلدة اصفهان، صانها الله عن الحدثان، فتجدّدت الأخوة بيني و بينه، بعد أن كانت مشيّدة في قديم الزمان، و فاوضته في كثير من العلوم العقلية و النقلية، فوجدته بحراً ذاخراً من العلم لا يساحل، و ألفيته حبراً ماهراً في الفضل لا يناضل.

ثمّ إنّه، دام فضله، لكرم أخلاقه و طيب أعراقه أتاني بقدمي الإنصاف و اليقين، مقتبساً ما اقتبسته من أنوار علوم أئمّه الدين، صلوات الله عليهم أجمعين، بعد أن عقدت لإفادته المدارس، و غصّت لإفاضته المجالس، ظناً منه إنّ الاغتراف من النهر الكبير خير من مص الثماد، و الورود علي مناهل العلم أفضل من الوفود علي العسف اللداد، فعرض كتبه و أسفاره بعد بذل الجهد في تصحيحها علي أصولنا المعروضة علي كتب المشايخ الكرام، رضي الله عنهم، و نقل ما علّقت علي بعضها من الفوائد اللطيفة و التحقيقات الطريفة و إن كان لفرط ذكائه و فضله عن أكثرها غنياً. ثمّ استجازني... فامتثلت أمره لأني كتن أعدّه فرضاً لا نفلاً وإن لم أجدني لذلك أهلاً...».(1)

ميرزا ابوطالب فندرسكى در ديباچه حواشى خود بر تفسير بيضاوى مى نويسد:

«قادني قائد الإلهام إلي الاستشارة نحو مَن تستشيره العقول في صفاتها، وتستمدّ منه النفوس في ملكاتها، علم تأتمّ به الهداة، منار تسترشد منه الغواة، مصباح تستضييء منه الأذهان، سحاب تمتلي منه الغدران، لا ينقبض من بسط السؤال، ولا يطيش من إلحاج السوال، سراج وهّاج يضييء ولا يحرق، بحر موّاج يفيض ولا يغرق، لا تنقطع أمطار إفاضاته السائلة عن رياض الأذهان، قد وجد بوجوده الدهر باصبهان ما ضلّ عنه في الماء من أرض يونان، هيهات بئس ما اجتريت، وعفي الله عمّا أخطات، شتّان ما بين ذي فنّ وذى فنون، وأين حكم شرايع رسول عربي حكمه افلاطون، كيف وقد شفي الشفاء بمصححات توجيهات عن علل الخطأ والزلل، وأملي بحواشيه قانوناً في نسخه

ص: 109





1- . اجازات الحديث، ص 15.




معالجته من سقم الخبط و الخطل. تولّهت الإلهيون في مشاهده قوة أفكاره فيما كتب في الإلهيات، وطبع علي قلوب الطبيعيين بيد القدره في الطبيعيات مواقف الحكماء مسارع أنظاره، والإشارات تلويحات مع دقايق رموز أفكاره، دوحه الأصول لا تثمر إلا بفروع أرقامه، والس قوانين المنطق لا تنطق بالصواب إلا بما تتلقي من أقلامه، أعاد من مدارك قواعد الشرايع بالدروس المشروحة ما كان مندرساً و رثيثاً، وأودع من عجايب قدرته في حلّ الأحاديث ودرايه الرجال أحاديث عند كلّ رجل نفه حديثاً، مفتاح كنوز العلوم و كشف أستارها، مصباح إيضاح الفنون وكشّاف أسرارها، أعلم العلماء وأولهم وأسبق الفضلاء وأفضلهم وأقصاهم مدي وقدراً، وأدناهم جني وثمراً، وأرفعهم شأناً، وأمنعهم مكاناً، البحر الكامل المتحلّي بالفضايل، والبحر الذاخر المتخلّي عن الزوايل، جامع الحسنيين، آقا حسين، خلّد الله تعالي ظلاله و أدام جلاله».(1)


حكايت نماز مولانا محمد تقى بر جنازه مير ابوالقاسم فندرسكى

عالم ربّانى آية الله سيد ابو القاسم دهكردى در كتاب منبرالوسيلة به نقل از رساله خطى علامه مير محمد حسين خاتون آبادى امام جمعه اصفهان، جريان وفات ميرفندرسكى را به نقل از علامه مجلسى چنين آورده است:

جناب مير وصيت فرمودند در مرض موت خود، كه جنازه مرا بگذاريد در مقبره بابا ركن الدين در لب نهرى كه در آن جاست، و كسى متعرّض نشود از براى تغسيل و صلات و دفن، بلكه جنازه را در حريم نهر بگذارند، و خداى يكى از اولياى خود را مى فرستد كه متصدّى شود تغسيل او را، و نماز و دفن او را.

پس به وصيت او عمل كردند، و گذاشتند جنازه او را در حريم آن نهر، كه ناگاه

ص: 110






1- . بيان بديع ص 207 209.




علامه تقى نقى، ملا محمّد تقى مجلسى اوّل پيدا شده، به تقريب اين كه شب را در قريه شهرستان بودند، صبح آن شب از آن قريه سوار شدند به جهت معاودت به شهر اصفهان، و عادت ايشان بر اين بود كه از طريق ديگرى كه عبور ايشان به آن مكان [تخت فولاد] نمى افتاد عبور مى كردند. آن روز را به قلب ايشان افتاد كه عبور كنند از طريق ديگرى كه عبور ايشان به تخت فولاد، آن محلّ مخصوص مى افتاد.

پس از آن راه آمدند، ديدند ازدحام مردم را در آن مكان. سؤال نمودند از كثرت و ازدحام مردم، پس گفتند به ايشان كه: جناب ميرفندرسكى وفات فرموده، و اين جنازه اوست در اين مكان.

پس پياده شد جناب مجلسى، و مشغول شد به غسل دادن جنازه مير، و بر او نماز گزارد، و او را دفن نمود در همين موضعى كه الآن مدفون است، در قرب همان نهر آب. و بعضى از مؤمنين آن زمان، اراضى حول قبر ايشان را وقف نموده، تكيه اى مشتمله بر حجرات متعدده كه الآن موجود است بنا نمودند.(1)

و از آن زمان الى زماننا هذا كه سنه 1325 است دائر و محل عبادت اهل ايمان است. تاريخ وفات آن سيد بزرگوار را بعضى شعرا به فارسيه گفتند:(2)

«فاضل حق ز بند دنيا جست»

ص: 111





1- . واله مى نويسد: وفات مير در اصفهان و مضجعش در قبرستان باباركن الدين و تكيه مير مشهور و تربتش زيارتگاه خاص و عام است الحق عجب مكان با فيض دلكشى است. رياض الشعراء ج 1 ص 182.

2- . منبر الوسيلة ص 340 343.





مشايخ اجازه مولانا محمد تقى


اشاره

مولانا محمدتقى از بسيارى از علماى زمان نقل حديث كرده، چنانچه در اجازات خود مى نويسد: «أخبرنا وأنبأنا جمّ كثير من الفضلاء الأعيان».(1)

نام و وصف برخى مشايخ مولانا كه در اجازات ايشان آمده چنين است:(2)



1. شيخ بهاء الدين محمد عاملى

مولانا محمد تقى در اجازه خود به مولانا محمد مقيم مى نويسد:

«فمن ذلك ما حدّثتا وأخبرنا وأجاز لنا الشيخ الأجل الأعظم والوالد الأفخم المعظّم، شيخ علماء الزمان ومربّي الفضلاء الأعيان، علامة الزمان، بهاء الملة والحق والحقيقة والدين محمد، ابن شيخ الإسلام والمسلمين، العلامة الفهامة، الحسين بن عبدالصمد الحارثي الهمداني، عن أبيه، عن شيخ علمائنا المحققين، وأفضل فضلائنا المتأخرين، السعيد الشهيد، زين الملة والحق والحقيقة والدين».(3)

و در اجازه به فرزند خود علامه مجلسى نيز مى نويسد:

«عن شيخ الإسلام والمسلمين وأفضل المحققين، ورئيس المحدّثين، العلامة الأعظم والوالد المعظّم، بهاءالملة والحق والدين...».(4)



2. ملا عبد الله شوشترى

مولانا محمد تقى در آغاز روضة المتقين مى نويسد:

ص: 112







1- . الاجازات لجمع من الأعلام والفقهاء والمحدثين، ص 275.

2- . اسامى و اوصاف فوق از چهار اجازه چاپ شده مولانا محمدتقى به: فرزندش علامه مجلسى، علامه آقا حسين خوانسارى، مولانا محمدمقيم اصفهانى و سيد عبدالحسين خاتون آبادى استخراج شده است.

3- . الاجازات لجمع من الأعلام ص 43.

4- . الذكرى الالفيه للشيخ الطوسى ج 3 ص 112.




«أخبرني الشيخ الجليل والإمام النبيل، ذوالنفس الطاهرة الزكية والأخلاق الزاهرة الملكية، المجتهد في العلم والعمل، شيخ فضلاء الزمان، ومربّي العلماء الأعيان، الزاهد الورع التقي عبد الله بن حسين التستري، رضي الله عنه و أرضاه».(1)

و در اجازه به مولانا محمد مقيم اصفهانى مى نويسد:

«حدّثنا وأخبرنا وأجاز لنا الشيخ الأعظم والوالد المعظّم، شيخ فضلاء الزمان ومربّي العلماء الأعيان، قدوة المحققين وإمام المدققين وأسوة المتعبّدين والزاهدين، مولانا عبد الله بن الحسين التستري، عن الشيخ الأجلّ الأعظم نعمة الله بن خاتون العاملي، عن الشيخ الأعظم، مروّج المذهب، إمام المحققين، الشيخ نورالدين علي بن عبدالعالي».(2)


3. ملا حسنعلى شوشترى


اشاره

شاملو در قصص الخاقانى در شرح حال مولانا محمد تقى مى نويسد:

«چنين مسموع محرّر اوراق افتاده كه حديث را در خدمت علامه دوران مولانا حسنعلى خلف مولانا عبد الله شوشترى مقابله نموده، از مشاهير روزگار گرديدند».(3)



اجازه ملا حسنعلى به مولانا محمد تقى مجلسى:

«وبعد، فإنّ الأخ في الله، المصطفي في الأخوّة لله، المولي الفاضل الكامل العالم العامل، محرز قصب السبق في مضمار الفضائل، الزكي الذكي التقي النقي، مولانا محمد تقي، أسعد الله جدّه، وجدّد سعده، ممّن انقطع بكليته إلي طلب المعالي، ووصل يقظة الأيام بإحياء الليالي، حتي أحرز قصب السبق في مجاري ميدانه، وحصل بفضله السبق علي ساير أترابه وأقرانه. فقرأ علي هذا الضعيف وسمع كتباً كثيرة في الفقه والأصول والحديث.

فممّا قرأه من كتب أصول الفقه: الشرح العضدي للمختصر الحاجبي، وسمع كثيراً منه

ص: 113







1- . روضة المتقين، ج 1، ص 22.

2- . الاجازات لجمع من الأعلام ص 43.

3- . قصص الخاقانى ج 2 ص 38.




أيضاً مراراً، ومن الفقه: أكثر قواعد الأحكام للإمام العلامة جمال الملة والدين الحسن بن يوسف بن علي بن مطهّر، و إرشاد الأذهان له أيضا، و شرايع الأحكام للإمام المدقق المحقق السعيد أبي القاسم نجم الدين بن سعيد، وجملة من القواعد للإمام المدقّق والنحرير المحقّق، العلامة الفهامة، الشهيد السعيد محمد بن مكي.

وقرأ من الحديث كثيراً من تهذيب الأحكام وسمع منه أيضاً، ومن من لا يحضره الفقيه أكثره، ومن الكافي كتباً كثيرة.

وقد سألني، أدام الله توفيقه، أن أجيز له رواية الكتب الأربعة للمحمدين الثلاثة، تغمّدهم الله بغفرانه، وأسكنهم أعلي غرفات جنانه، وقد أجزت له أن يرويها عنّي عن مشايخي، قدّس الله تعالي أرواحهم، بأسانيدي المتّصلة إليهم وعنهم ما تضمّنته من الأحاديث المروية عن سدنة الوحي ومعدن الرسالة ومنقذي الأمة عن دركات الضلال.

وطرقي إليهم كثيرة، وأسانيدي عنهم عزيرة، يضيق المقام عن ذكرها، ولا يسع أولها وآخرها، وها أنا مثبت منها ما هو أخصرها وللحفظ أيسرها.

فمن ذلك طريقي إلي الشيخ الإمام شيخ الإسلام ورئيس الفقهاء الأعلام الشيخ أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، فقد رويت كتابيه التهذيب و الاستبصار، عن والدي و أستاذي ومن عليه في العلوم الشرعية اعتمادي، المولي الأجلّ عبد الله بن حسين الشوشتري، قدّس الله روحه الطاهرة، ولا زالت سحائب الرضوان علي ضريحه ماطرة،

عن الشيخ الأجلّ الفرد البدل الشيخ نعمة الله،

عن أبيه الشيخ الأفضل الأكمل الشيخ شهاب الدين،

عن والده الإمام أحمد بن الحاج علي العيناثي،

عن الشيخ زين الدين جعفر بن حسام،

عن السيد السند الحسن بن أيوب،

عن الإمام العلامة الفهامة المدقق المحقق السعيد الشهيد محمد بن مكي،

عن شيخيه الإمامين الأعلمين الأكملين:

ص: 114





الشيخ المدقّق فخر الدين أبي طالب والسيد السند عميد الدين عبد المطلب،

عن شيخهما وشيخ الإسلام عميد الفقهاء الأعلام علامة الدنيا والدين الشيخ جمال الدين الحسن بن يوسف بن المطهّر،

عن والده الإمام العلامة سديد الدين يوسف،

عن شيخه الإمام نجيب الدين بن نما الحلّي،

عن الشيخ الأجل الأوحد شمس الدين محمد بن إدريس،

عن الإمام جمال الدين بن هبة الله رطبة السوراوي،

عن أبي علي المفيد،

عن والده الشيخ السعيد الرئيس أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي.

وقد رويتهما أيضاً عن شيخي وشيخ الكلّ، الإمام العلامة بهاء الملة والدين محمد بن الحسين بن عبدالصمد الحارثي العاملي، رضي الله عنه وأرضاه، وبلّغه ما كان يرجوه ويتمنّاه،

عن والده الإمام الفاضل الكامل الحسين بن عبدالصمد،

عن شيخه الأعلم الأفضل الأكمل الأجلّ زين الملة والدين علي بن أحمد،

عن الشيخ الجليل نورالدين علي بن عبدالعالي الميسي العاملي،

عن شيخه الإمام السعيد ابن عمّ الشهيد شمس الدين محمد،

عن الشيخ ضياء الدين علي، نجل الشيخ الجليل النبيل المدقّق المحقّق الشهيد السعيد محمد بن مكي،

عن والده، قدّس الله سرّه الشريف،

عن الشيخ الإمام العالم المدقّق فخرالدين أبي طالب،

والسيد السند عميدالدين عبد المطلب، وغيرهما،

عن الشيخ الإمام، سلطان العلماء المحققين، الشيخ العلامة جمال الدين،

عن والده الشيخ الإمام الهمام سديد الدين يوسف،

ص: 115





عن الشيخ الجليل يحيي بن محمد بن الفرج السوراوي،

عن الشيخ الفقيه الحسين بن هبة الله رطبة،

عن أبي علي المفيد،

عن والده الإمام السعيد الشيخ الرئيس.

وبهذين الاسنادين، عن الشيخ الرئيس أبي جعفر، عن الشيخ الإمام الأجلّ الأفضل الأكمل، شيخ الطائفة الشيخ أبي عبد الله محمد بن محمد بن النعمان، عن الشيخ الأجلّ البدل العالم الفقيه المحدّث محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي كتابه من لا يحضره الفقيه.

وبهذا الاسناد، عن أبيه الشيخ الإمام العالم العامل علي بن الحسين، عن الشيخ الفقيه المحدث أبي جعفر بن قولويه، عن الشيخ الإمام شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن يعقوب الكليني كتابه الكافي.

وبهذه الأسانيد جميع مروياتهم بطرقهم المثبتة في هذه الكتب عن النبي صلي الله عليه وآله والأئمة الأعلام عليهم السلام.

ولنذكر طريقاً آخر أعلي من الأولين إلي مولانا وسيدنا وسيد الكاينات رسول الله صلي الله عليه وآله ويعلم منه أيضاً متصلاً أعلي ما عندنا من الطرق إلي كتب الحديث.

أخبرني الشيخ الإمام العلامة بهاء الملة والدين محمد بن الحسين الحارثي، قراءة منه علي عن أبيه، عن الشيخ زين الدين علي، عن الشيخ نورالدين، عن الشيخ شمس الدين، عن الشيخ ضياء الدين علي، عن والده السعيد الشهيد محمد بن مكي، عن رضي الدين المزيدي، عن محمد بن صالح، عن السيد فخار وعن الشيخ ضياء الدين ابن مكي، عن السيد تاج الدين بن معية، عن الشيخ جمال الدين بن مطهّر، عن نجم الدين بن سعيد، عن السيد فخار. وعن الشيخ شمس الدين بن مكي، عن محمد بن الكوفي، عن نجم الدين ابن سعيد، عن السيد فخار، عن شاذان بن جبرئيل، عن جعفر الدوريستي، عن المفيد، عن الصدوق أبي جعفر محمد بن بابويه قال: حدّثنا محمد بن القاسم الجرجاني، حدّثنا

ص: 116





يوسف بن محمد بن زياد وعلي بن محمد ابن سنان، عن أبويهما، عن مولانا وسيدنا أبي محمد الحسن بن علي بن محمد بن علي ابن موسي بن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب صلوات الله و سلامه عليه وعليهم أجمعين عن أبيه، عن أبيه، عن أبيه، عن أبيه، عن أبيه، عن أبيه، عن أبيه، عن أبيه، عن أبيه علي بن أبي طالب عليهم السلام قال: قال رسول الله صلي الله عليه وآله لبعض أصحابه ذات يوم: يا عبد الله أحبب في الله، وأبغض في الله، و وال في الله، وعاد في الله، فإنه لا ينال ولاية الله إلا بذلك، ولا يجد رجل طعم الإيمان وإن كثرت صلاته وصيامه حتّي يكون كذلك، وقد صارت مؤاخاة الناس يومكم هذا أكثرها علي الدنيا، عليها يتوادّون، وعليها يتباغضون، وذلك لا يغني عنهم من الله شيئاً.

فقال الرجل: يا رسول الله! كيف لي أن أعلم أنّي قد واليت وعاديت في الله، ومن وليّ الله عزّ وجلّ حتي أو إليه، ومن عدوه حتي أعاديه؟

فأشار رسول الله صلي الله عليه وآله إلي علي عليه السلام، فقال: أتري هذا؟

قال: بلي، قال: «وليّ هذا وليّ الله، وعدوّ هذا عدوّ الله فعاده، ووال ولي هذا ولو أنّه قاتل أبيك، وعاد عدوّه ولو أنه أبوك وولدك».

فليرو الأخ الأعزّ هذا الحديث وغيره ممّا هو مثبت في هذه الكتب الأربعة بشرايط الرواية المقرّرة في كتب الدراية، آخذاً عليه ما أخذ عليّ من ملازمة التقوي ودوام المراقبة والأخذ بجادة الاحتياط التي لا يضلّ سالكها ولا يظلم مسالكها.

وألتمس منه، دام نبله وكثر مثله، أن يثبتني علي صفحة خاطره الشريف، و يجريني علي لوح ضميره المنيف، بما يسنح من الدعوات الزاكيات، وأن يستغفر لي حياً وميتاً، والله سبحانه أسأل أن يوفّقني وإياه لنيل أعلي مدارج الكمال علي أكمل الأوضاع وأحسن الأقوال، إنّه بالإجابة جدير، وذلك عليه يسير غير عسير.

قال ذلك بفمه وكتبه برقمه أفقر المذنبين إلي رحمة الله الغني حسنعلي بن عبد الله بن حسين الشوشتري في أواخر العشر الأول من أوّل ربيعي سنة أربع وثلاثين بعد الألف

ص: 117





من هجرة سيد المرسلين، عليه وآله الطاهرين أفضل صلوات المصلّين، والحمد لله أولاً وآخراً وباطناً وظاهراً».(1)


4. مير محمد باقر داماد

مولانا محمد تقى در اجازات خود به روايت از او اشاره نكرده، اما علامه مجلسى در اجازه به مير محمد اشرف،(2) فرزند مير محمد عبدالحسيب بن علامه مير سيد احمد علوى عاملى، سبط ميرداماد مى نويسد:

«ومنها ما أخبرني به عدّة من الأفاضل الفخام و العلماء الأعلام، منهم: والدي، رفع الله في الجنان درجاتهم، عن السيد الجليل و الواقف علي رموز التنزيل و التأويل، فحل فحول العلماء المتبحّرين و مفخر الحكماء المتألهين، سميّ خامس أجداده الأئمة الطاهرين، صلوات الله عليهم أجمعين، الأمير محمد باقر الشهير بالداماد، حشره الله مع أجداده يوم المعاد؛ فإنّ والدي قدّس سرّه قد كان قرأ عليه كتاب تقويم الإيمان و غيره من تصانيفه و غيرها، قدّس الله روحهما، و هو يروي عن جماعة من الأجلة الفخام، منهم: الشيخ حسين بن عبدالصمد الكركي، و السيد النبيل علي بن أبي الحسن العاملي قدّس سرّه، إلي آخر ما مرّ من أسانيدهما. و هذا السيد القمقام جدّ السيد المستجيز،

ص: 118






1- . بحار الانوار، ج 107 ص 38-43.

2- . مير محمّد اشرف از اعاظم علماى اصفهان و از شاگردان آقا حسين خوانسارى، ميرزا رفيعا نائينى، علامه ملا محمّد صالح مازندرانى و علامه مجلسى بوده، در علوم عقلى و نقلى مهارت كامل داشته است. حزين لاهيجى درباره او مى نويسد: «ميرزا اشرف خلف مرحوم ميرزا عبد الحسيب، صبيه زاده سيد الحكماء امير محمّد باقر الداماد الحسينى، قدّس الله روحه، به علوّ حسب و نسب معروف و به فضايل نفسانيه موصوف بود، روزگارى به عزّت و احتشام در اصفهان گذرانيد. در سنه ثلاث و ثلاثين و مائة بعد الالف به روضات جنان انتقال نمود. «او رفت و خوشدلى ز جهان خراب رفت» الطاف و اشفاق آن سيد عالى مقدار با اين خاكسار نهايتى نبود. اللهمّ احشره مع الأئمة الطاهرين. به حكم وراثت، در مراتب علمى افادت پناه و معارف ذوقى آگاه بود، و در سخن فهمى صاحب دستگاه، گاهى التفات به گفتن شعر مى فرمود». تذكرة المعاصرين ص 150.




أطال الله عمره العزيز، و يحقّ له أن يتلو علينا: هذه بضاعتنا ردّت إلينا».(1)

محدّث نورى در خاتمه مستدرك مير داماد را از مشايخ مولانا محمد تقى شمرده است.(2) علامه آقا محمد باقر هزارجريبى در اجازه به علامه سيد بحر العلوم مى نويسد:

«وعن الفاضل المجلسي، عن والده المتقي مولانا محمّد تقي، عن السيّد الأجل العلامة، خاتم الحكماء المتألهين الأمير محمّد باقر الشهير بالداماد».(3)

علامه طهرانى در ضياء المفازات ضمن مشايخ مولانا محمد تقى مى نويسد:

«وعن السيد الشريف ذي المفاخر المير محمد باقر بن المير محمد الشهير بالداماد الحسيني الاسترآبادي، بإجازة لطيفة ذكرها في الروضات».(4)

برخى ديگر از شاگردان و مجازان ميرداماد عبارتند از:

1. علامه مير سيد احمد علوى عاملى(5)

مير سيد احمد در آغاز كشف الحقائق از استادش ميرداماد چنين ياد كرده است:

«عروة الإسلام وقدوة المسلمين، حجة الإيمان وأسوة المؤمنين، أستاد أهل الحق واليقين، أعلم المتأخرين والمتقدّمين، عارف أسرار الحقائق، كاشف أستار الدقائق، مبيّن رموز المسالك والمسائل، مكمّل علوم الأواخر والأوائل، ناقد الفلسفة اليونانية، صاحب المعرفة الربانية، مقوّم العلوم البرهانية، متمّم الصناعات الميزانية، معلّم الحكمة اليمانية، ثالث المعلّمين، بل أوّلهما لو كشف الغطاء من البين وجرّد القول من المين، أدام الله تعالي معاليه، وقرن بالميامن أيامه ولياليه».

ص: 119





1- . إجازات الحديث، ص 227 طبع جديد.

2- . خاتمة المستدرك، ج 2 ص 214.

3- . اجازات سيد بحرالعلوم، خطى. ميرزاى قمى نيز در اجازه به حاج محمد ابراهيم كلباسى طريق فوق را به نقل از آقا محمد باقر هزارجريبى ذكر كرده است.

4- . ميراث حديث شيعه ج 5 ص 469.

5- . امل الآمل ج 1 ص 33. وى سه اجازه از ميرداماد دريافت كرده است.




تصویر





اجازه ميرداماد به مير سيد احمد علوى عاملى

ص: 120





تصویر





اجازه ميرداماد به مير سيد احمد علوى عاملى

ص: 121





2. مولى صدرالدين محمد شيرازى صاحب اسفار.(1)

3. مولى شمس الدين محمد گيلانى.(2)

ص: 122





1- قال فى شرح الأصول الكافى: «سيدي وسندي وأستادي واستنادي في المعالم الدينية والعلوم الإلهية والمعارف الحقيقية والأصول اليقينية، السيد الأجلّ الأنور، العالم المقدّس الأطهر، الحكيم الإلهي والفقيه الرباني، سيّد عصره وصفوة دهره، الأمير الكبير والبدر المنير، علامة الزمان، أعجوبة الدوران، المسمى بمحمد الملقب بباقر الداماد الحسيني، قدّس الله عقله بالنور الربّاني». مير داماد در نامه اى به ملا صدرا مى نويسد: «شوق صحبت عزيز البهجة حضرت افادت پناه، حقايق و دقايق دستگاه، وجه العلماء العارفين، عين العرفاء العارفين، السليل الناهض، الخليل الماحض، أكرم الأولاد الروحانية وأحمّ الحامة العقلانية، صدر جريدة الأفاضل، بيت قصيدة الأماثل، خصّه الله بسيوب نعمه، وحفّه بفيوض مننه، نه در آن درجه است كه طوامير عبارات و يا مطاوى اشارات، حيز تعبير يا ادات تقرير آن تواند بود. قشع الله بيننا، وجمع بيننا. آ سوده شبى خواهم و خوش مهتابى تا با تو حكايت كنم از هر بابى أحوج الخلق إلى الله محمد باقر الداماد الحسينى». مصنفات ميرداماد ج 1 ص 597.

2- . شمس الدين محمد بن نعمة الله گيلانى مشهور به ملا شمسا از اعاظم حكما و تربيت يافتگان مكتب اصفهان است. وى در 982 كتاب تذكرة الكحالين را استنساخ كرده و در سال 1060 كتاب مسالك اليقين را در طوس نگاشته و قبل از سال 1064 وفات كرده است. ملا شمسا در آثار خود از ميرداماد و آثارش به ويژه قبسات بسيار ياد كرده و از او با عنوان «الأستاد الفيلسوف الكبير قدّس سرّه» ياد كرده است. وى پرسش هايى از ملا صدرا كرده و حكيم صدرا در پاسخ، او را چنين ستوده است: «ورد إليّ كتاب من أعزّ الإخوان وأفاضل الأقران، أولى الدراية والعرفان، عالم عصره وخلاصة دهره، شمساً لفلك الإتقان، كاشفاً بقلبه رموز البيان، عارجاً بسرّه درجات الجنان، أصعده الله على معارج الكمالات العقلية، ورقاه إلى مراقي الحالات القلبية، حتى بلغ مناه ومنتهاه، ووصل إلى معيده ومبداه». شمسا آثار فراوانى نگاشته كه مهم ترين آنها عبارتند از: تحقيقات در احوال موجودات، حدوث العالم يا الرسالة الملكوتية، الحكمة المتعالية، علم الواجب، مسالك اليقين، فوائدى فلسفى كه در سال 1047 در حجاز آن را نگاشته است و در آن از حاشيه خود بر حكمة العين و كتاب خلق الأعمال و شرح هياكل دوانى ياد كرده است. ر. ك: مقاله ملا شمساى گيلانى از سيد ابراهيم ديباجى در مجموعه سخنرانى ها و مقاله ها درباره فلسفه و عرفان اسلامى به اهتمام دكتر مهدى محقق و هرمان لندلت.




4. قطب الدين اشكورى صاحب محبوب القلوب.

5. مولانا خليل بن غازى قزوينى.(1)

6. مولى عبدالغفار رشتى گيلانى.(2)

متن اجازه ميرداماد به او چنين است:

«بسم الله الرحمن الرحيم لقد أنهاه، ضوعف معارفه ومعاليه، سماعاً واستفادة وأخذاً وضبطاً واستكشاطاً واستكشافاً وفحصاً وافتحاصاً وتحقيقاً وتدقيقاً، وقد أجزت له أن يرويه عنّي وسائر ما قرأ عليّ ودراه، وسمع ووعاه، واستفاد وأحصاه، بلّغه الله تعالي أقصي مبلغ الفحص ومنتهاه، وقصيا مطموعه من العلم والحكمة ومبتغاه.

فليرو جملة ذلك لمن شاء وأحبّ، علي ما استهوي واستحبّ، والمأمول أن لا ينساني من صالح الدعاء في مئنّة الإجابة ومظنّة الاستجابة. وكتب أفقر المربوبين إلي رحمة ربّه الغني، محمد باقر الداماد الحسيني، ختم الله له بالحسني، حامداً مصلّياً مسلّماً».(3)

7. مولى محمود بن ميرزا على اصفهانى.(4)

8. سيد محمد تقى بن أبى الحسن حسينى استرآبادى.(5)

ص: 123





1- . رياض العلماء ج 2 ص 261.

2- . رياض العلماء ج 3 ص 157. «فاضل عالم حكيم فقيه، له ميل إلى التصوف أيضاً... وقد كان من تلامذة السيد الداماد وكان له ولد فاضل أيضاً اسمه المولى أبوالفتوح. وله فوائد ورسائل و مؤلفات وتعليقات وحواشي على كتب المنطق و الحكمة والكلام وغيرها رأيتها بخطه عند بعض أحفاده في بلدة رشت... حاشية علي كتاب التقديسات لأستاذه السيد الداماد، وحاشية علي كتاب الإيقاضات لأستاذه المذكور أيضاً، وحاشية علي كتاب أفق المبين لأستاذه أيضاً... ورسالة في المشاجرات التي وقعت بين المولى مراد التفريشي وبين بعض فضلاء العصر، ولعله السيد الداماد، في طائفة من المسائل الحكيمة والفقهية، والمحاكمة بينهما وتحقيق الحق فيها...».

3- . مصنفات ميرداماد ج 1 ص 586.

4- . رياض العلماء ج 4 ص 306. وى همان ميرزا محمود رنانى، استاد ميرزا عيسى پدر صاحب رياض و ميرزا خليل قزوينى و خليفه سلطان مازندرانى است.

5- . رياض العلماء ج 5 ص 46. «فاضل عالم جليل فقيه، من تلامذة شيخنا البهائي والأمير محمد باقر الداماد، وله مؤلفات، منها: كتاب تذكرة العابدين من الكتب الاستدلالية، خرج منه كتاب الطهارة، ورسالة في وجوب صلاة الجمعة... وله: منهاج الصواب في شرح خلاصة الحساب ألّفه في حياة الشيخ... وشرح زبدة الشيخ البهائي سمّاه مرقاة الوصول إلى علم الأصول، ممزوج مع المتن، مبسوط، ألّفه في حياة الشيخ... عليه إجازة من الشيخ المؤلف المذكور».




9. امير لوحى بن محمد سبزوارى.

10. ملا محمد صالح قزوينى معروف به روغنى.(1)

11. شيخ عبدالمطلب بن يحيى طالقانى.(2)

12. مولى عبد الله بن حاج حسين بابا سمنانى.(3)

13. سيد محمد محسن بن على أكبر خادم روضه رضويه.(4)

ص: 124





1- . رياض العلماء ج 2 ص 261 263.

2- . همان ج 3 ص 268: «فاضل عالم جليل وكان من تلامذة السيد الداماد. ورأيت في بلدة أشرف من بلاد مازندران من مؤلفاته كتاب غنية المتعبدين في أعمال السنة وغيرها سيّما أعمال الأشهر الثلاثة المتبرّكة، بالفارسية، كبيرة حسنة الفوائد، وعليه هوامش منه على غوامضه أيضاً». «كتب بخطه ضوابط الرضاع للميرالداماد في 1029 عن نشخة المؤلف الذي فرغ منه 1028 وقرأ على المير الداماد وقابله معه وكتب المير بخطه البلاغ والسماع في مواضع منه. والنسخة في كتب مدرسة خيرات خان». طبقات أعلام الشيعة ج 5 ص 356. وى در كتاب خلاصة الفوائد از استاد خود چنين ياد كرده است: «أستاد الكلّ في الكلّ، سيد أفاخم المجتهدين و سند أعاظم المدققين، وارث علوم الأنبياء والمرسلين، شمس الخافقين، ثالث المعلمين محمد باقر الداماد الحسيني رحمه الله». خلاصة الفوائد، مقدمه. و ر. ك: مصنفات ميرداماد ج 1 ص 591.

3- . رياض العلماء ج 3 ص 207. «فاضل عالم جامع طبيب وقد كان من تلامذة السيد الداماد، ورأيت في بلدة أشرف من بلاد مازندران من مؤلفاته كتاب تحفة العابدين بالفارسية في أعمال السنة وفي آداب الصلاة والتعقيبات وما يناسبها».

4- . كتب الملا محمد أمين الاسترآبادي المعاصر للمجلسي في سنة 1098 على ظهر كتاب الدروس الذي كتبه لنفسه الإجازة الكبيرة من الميرداماد للسيد محمد محسن بن على أكبر الخادم للروضة الرضوية المؤرخة سنة 1033 وذكر فيها أربعة من مشايخه؛ أولهم خاله عبدالعالى بن المحقق الكركي ثمّ عبدعلى بن محمود الخادم الجاپلقي ثمّ الحسين بن عبدالصمد والسيد أبوالحسن العاملي. فالأولان سنده إلى جدّه لأمّه الكركي، والأخيران إلى الشهيد الثاني. طبقات أعلام الشيعة ج 5 ص 68.




14. سيد محمد باقر مشهدى.

متن اجازه ميرداماد به او چنين است: «الحمد لله رب العالمين ولي كلّ حمد، والصلاة علي صفو الوري وسيد البرايا محمد وعترته البررة الأصفياء، وخزنة أحكام التنزيل، وحفظة أسرار التأويل من بعده. وبعد، فإنّ السيد الفاضل الكامل المتورّع المتعبّد الذكي الفطن اليلمعي اللوذعي، الملتظّ بلزاز الطاعة، واللفائز بلذاذ العبادة، السيد محمد باقر المشهدي، بلّغه الله تعالي قصيا ما يتمنّاه من كمالات القوّتين وسعادات النشأتين، قد خالني برهة من الزمان، وصحبني ملاوة من الأوان، وقرأ علي في من قرأ، وسمع في من سمع، فالتقط واختطف، واجتني واقتني، فمّن مصنفاتي كتاب ضوابط الرضاع تاماً كاملاً، ومن أصول الأصحاب المعوّل عليها في المذهب شطراً موفّراً وقسطاً صالحاً وجانباً معتبراً ونصيباً موفوراً من كتاب من لا يحضره الفقيه لشيخنا الثبت الراوية الصدوق، عروة الإسلام، أبي جعفر محمد بن علي بن الحسين بن موسي بن بابويه القمي، رضوان الله تعالي عليه. وكذلك من كتاب الاستبصار لشيخ الطائفة وفقيه العصابة، أبي جعفر محمد بن الحسن بن علي الطوسي، نوّر الله تعالي مضجعه، بما لي عليها من الحواشي والمعلقات والفوائد والتحقيقات، بسطاً وتقريراً لغوامض أسرار العلم والحكمة، وشرحاً لأحاديث أصحاب الوحي والوصي. وكذلك من زبور آل محمد وإنجيل أهل البيت، صلوات الله وتسليماته علي أرواحهم وأجسادهم، أعني الصحيفة الكريمة الكاملة السجادية، بما علّقت عليه من حقائق العلوم وبدائع الحكم ودقائق المعارف ونوادر النكات علي الطريق الأتمّ. ولقد استجاز منّي، فأجزت له أن يعمل بفتاواي وأقوالي، وينقلها عنّي لمن ابتغي العمل بها، وأن يروي عنّي ما قرأ ودري، وسمع ووعي، محتاطاً مرتاداً مستحيطاً مستنبطاً علي مراعاة الشرائط المعتبرة لدي أرباب الدراية وعند أصحاب الرواية، غير ناس إياي عن صالح الدعاء في مئنة الإجابة ومظنة الاستجابة. وكتب مسؤولاً أحوج المربوبين إلي

ص: 125





الربّ الحميد الغني، محمد بن محمد، يدعي بباقر الداماد الحسيني في أول شهور عام 1034 من الهجرة المقدسة النبوية، حامداً مصلياً مستغفراً».(1)

15. ملا نصرالله همدانى معروف به آخوند نصرا.(2)

16. عادل بن مراد اردستانى.(3)

17. شيخ صالح جزائرى.

متن اجازه ميرداماد به او چنين است: «بسم الله الرحمن الرحيم بعد الحمد والصلاة، فإن الأخ الأوحد الأمجد الأفضل الألمعي اليلمعي اللوذعي، الشيخ البارع السامح السابح، أفضل الدين صالح الجزائري، رفعت أعمد قدره إلي ذري سماء المجد والسناء، قد سرّني بكريم لقائه، فحضر المحفل المعقود للمدارسة والمناظرة، وأخذ طرفاً من المسائل بحقائقها، علي ما ساعدته الأقطار بجلائلها ودقائقها، واستجازني، فاستخرت الله تعالي وأجزته أن يروي عنّي الأصول الأربعة في أحاديث أئمتنا الطاهرين، صلوات الله عليهم أجمعين، بطرقي المتصلة إلي الأقدمين من أصحاب الحديث، رضوان الله تعالي عليهم أجمعين، وأن يروي مصنّفاتي في العلوم العقلية والشرعية، ومصنّفات جدّي المحقق، أعلي الله مقامه، ومصنّفات مشايخي وأساتيذي، ومصنّفات العلامة آية الله جمال الملة والدين بن المطهّر الحلّي، رضي الله رمسه، وأن يروي ما يجوز لي روايته، مراعياً في ذلك الشروط المقرّرة، وإليه النهاية. حرّر الأسطر علي ضيق المجال، أحوج الخلق إلي الله الغني، محمد بن محمد

ص: 126





1- . مصنفات ميرداماد ج 1 ص 590-591.

2- . رياض العلماء ج 5 ص 245. «فاضل عالم جليل فقيه جامع نبيل. وقد قرأ على جماعة منهم السيد الداماد، وكان رحمه الله مدرّساً بهمدان وله تلامذة فضلاء».

3- طبقات أعلام الشيعة ج 5 ص 308. «تلميذ المحقق الداماد. كتب بخطه مجموعة من تصانيفه فيها الرواشح السماوية ومقالات أخر. ثم كتب الداماد إجازة مبسوطة بخطه لمن استكتب له النسخة في 1010 لم يسمه تعظيماً، ووصفه سلطان أفاخم الصدور والعلماء برهان أعاظم الفضلاء سلطان العلماء السيد رضي الإسلام وملاذ المسلمين».




المدعوّ بباقر الداماد، حامداً مصلياً مسلّماً مستغفراً».(1)

18. ميرزا شاهرخ بيك.

در اجازه ميرداماد به او چنين آمده است: «وبعد، فإنّ الجليل الناهض والخليل الماحض، يلمعي الوزراء والأمراء، ميرزا شاهرخ بيگا، بلّغه الله تعالي قصيا معارج الكمال قرأ وسمع عليّ الصحيفة الكريمة السجادية... ولقد أجزت وأبحت له أن يرويها عنّي بحقّ روايتي عن مشيختي وسلافي وأسلافي بطرقي إليهم... محتاطاً في روايها مراعياً للشرائط المعتبرة عند أصحاب الرواية، غير ناس إياي من صالح الدعاء في مظان الإجابات والاستجابات...».(2)

19. ميرزا رفيعا نائينى.

20. ملا محمد رضا كرمانى.(3)

21. سيد حسين بن حيدر كركى.(4)

صورة إجازة السيد الداماد للسيد حسين بن السيد حيدر الحسينى الكركى العاملى:

«بسم الله الرحمن الرحيم والاعتصام بالعزيز العليم. الحمد لله رب العالمين، حمداً حامّاً ضامّاً تامّاً وراء ما يبلغه عقول الحامدين كفاء حقّ حمده، وحذاء عزّ كبريائه، وإزاء جلال مجده، والصلاة علي سيد زمر السفراء السانين، والأنبياء المرسلين، وأوصيائه الأصفياء البررة المقرّبين المكرّمين، خزنة الوحي وحملة الدين وأوعية العلم وهداة الخلق من بعده. وبعد، فإنّ السيد السند الأيد المؤيد الفقيه النبيه الجليل النبيل الفريد الوحيد

ص: 127





1- . مصنفات ميرداماد ج 1 ص 586-587.

2- . همان ص 589.

3- . قصص الخاقانى ج 2 ص 50. «مكان سكناى آخوندى دارالعلم شيراز بوده و در سنه 1065 در همان خطه به رحمت ايزدى پيوستند. مدفن آن جناب در قرب جوار حضرت شاهچراغ است. از تصانيف مشهور آن جناب حواشى متفرقه است بر حكمة العين و شرح اشارات و حاشيه خفرى».

4- . ر. ك: بحارالأنوار ج 107 ص 3-5.




الأفضل الأكمل الأمجد الأوحد، زبدة الفقهاء الفخام، وعمدة الفضلاء الكرام، وبقية العلماء الأعلام، شرفاً للسيادة والنجابة والفقاهة والنباهة والجلالة والكرامة والعلم والدين، الحسين بن السيد الأجلّ المبرور المحبور المرحوم المغفور حيدر الحسيني الكركي العاملي، أسبغ الله إفضاله، ووفّر في زمرة أهل العلم أمثاله.

وقد شرّفني بصحبته الشريفة ملاوة من الزمان، وعرّفني مرتبته المنيفة تلاوة من الأوان، واختلف إلي محفلي المعقود للمدارسة ومجلسي المعهود للمفاوضة ليالي وأياماً، وشهوراً وأعواماً، فقرأ وأمعن، وسمع وأتقن، واستفاد واقتبس، واصطاد واقتنص، واختطف واختلس، وارتصد فاجتني، والتقط فاقتني، واستقمش واحتاز، واستطرف ففاز. أخذ قسطاً وافراً، واستجمع طسقاً صالحاً في فنون العلوم الدينية، وأفانين المعارف الإيمانية، أصولها وفروعها وكلياتها وجزئياتها، عقلياتها وسمعياتها، نقليتها وشرعيتها، ولقد استجاز منّي في النقل والرواية عنّي، واقترح وألحّ والتمس وتلمس.

فاستخرت الله تعالي وأجزت له أن ينقل عني أقوالي في الأحكام، وفتاواي في الحلال والحرام، وأن يعمل بها وأن يأذن للمكلّفين في العمل بها، وأن يروي مصنّفاتي العقلية والسمعية، ومصنفات جدّي المحقق الإمام، ومعلّقات خالي المدقّق المقدام.

وأبحت له أن يروي عنّي ما تجوز لي روايته من أحاديث سيدنا رسول الله صلي الله عليه وآله وأحاديث سادتنا المعصومين وأئمتنا الطاهرين، صلوات الله وتسليماته عليهم أجمعين، ممّا في أصول أصحابنا وكتبهم، أعلي الله مقامهم في دار المقام، وحفّ أرواحهم بالتقديس والإكرام، ولا سيما الأصول الأربعة للأبي جعفرين الثلاثة، رضوان الله عليهم، التي هي المعوّل عليها، المحفوفة بالاعتبار، وعليها تدور رحي دين الإسلام، في هذه الأدوار والاعصار، وهي: الكافي والفقيه والتهذيب والاستبصار، وما قد علّقتُ عليها من الحواشي والشروح والتعليقات والتحقيقات، التي ما بدت بما يضاهيها الأزمنة والعصور، ولا أتت بما يدانيها القرون والدهور. فليرو ذلك كلّه لمن شاء كما شاء، ولمن أحبّ كما أحبّ، بطرقي المعتبرة المصححة المشروحة المفصّلة في الإجازات المبسوطة المطولة، إذا

ص: 128





وضحت عليه وصحّت لديه، ولكن مرتاداً محتاطاً متبصّراً متثبّتاً متيقّظاً متحفّظاً مستثبّتاً مستحيطاً مراعياً لي وله طريق الاحتياط وسبيل الاستحاطة، محافظاً علي مراعاة الشرايط المقرّرة عند أصحاب الرواية، ولدي أرباب الدراية، غير ناس إياي عن صالح الدعاء في مظانّ الإجابة ومآن الاستجابة.

وكتب بيمناه الوازرة الداثرة الجانية الفانية أفقر المربوبين إلي ربه الحميد الغني محمد بن محمد يدعي باقر الداماد الحسيني في عام سنة 1038 من الهجرة المقدسة المباركة النبوية حامداً مصلياً مسلّماً مستغفراً».(1)

22. سلطان العلماء

له [أى الداماد] قدّس سرّه اجازة لبعض أفاضل عصره ولعلّه سلطان العلماء، قال:

«بسم الله الرحمن الرحيم والاعتصام بالعزيز العليم، صدر كتاب الوجود حمد سلسلتي البدؤ والعود، لمدبّر عوالم الصنع والإبداع، وصدرة نظام الكون صلاة العقل والنفس في قوتي النظم والعمل علي سفرة صقع النور، وخزنة سرّ الوحي، وحملة سنّة الدين، وهداة سبيل القدس بمعالم الشرع والإيزاع.

وبعد، فإنّ التي احتوتها صدور هذه الأوراق وبطون هذه الأطباق، عضة من صحفي ومصنفاتي وزبري ومرصّفاتي، فيها عضون من جذوات قبساتي وخلسات خلساتي، يتّمض بها المستربض المتبصّر، ويلتمظ منها المستفيض الممتصّر، قد اصطادتها شركة الانتساخ، واقتنصتها شبكة الاستنساخ، اختداماً لخزنة كتب نواب الصدر الأعظم، والمخدوم المعظم، سلطان أعاظم الصدور والأمراء، برهان أكارم العلماء والفقهاء، الفهامة المقدام، والعلامة المكرام، ملاذ الإسلام والمسلمين، ملاك الإيمان والمؤمنين، لا زالت مطالع سيادته وصدارته وسماه وهداه، كمجالي اسمه السامي ولقبه الطامي، علي قصوي مدار الحمد والرضا، وقصيا معارج المجد والعلي، ولاعدمت الأيام أضواء ثواقب حضرته،

ص: 129





1- . بحارالأنوار ج 107 ص 3-5.




ولافقدت الأدوار أنوار كواكب دولته، رجاء أن يشرح صدر غوامض مباحثها بلحظ بصره القدسي، ويرفع قدر مغامض مداحضها بلحاظ نظره القدوسي.

وإني قد أجزت له، خلّد الله ظلاله، أن يرويها كما شاء وكيف شاء، وأن يفيض علي المستفيضين بسط أنوارها، وكشط أستارها، وحلّ [مستشكهاتها وكشف] مستبهماتها، وهداية التائقين إلي حمل عرش حملها وروايتها، وإرواء الظامئين في مهامه فقهها ودرايتها. وكتب بيمينه الجانية الفانية المستديم لظلال جلاله، وشروق عزّه وإقباله، أحوج المربوبين، وأفقر المفتاقين إلي رحمة ربه الرحمان الحميد الغني، محمد ابن محمد، يدعي باقر الداماد الحسيني، ختم الله له في نشأيته بالحسني، وسقاه في المصير إليه من كأس المقرّبين ممّن لديه الزلفي، وجعل خير يوميه غده، ولا أوهن من الاعتصام بحبل فضله العظيم يده، في هزيع من سابع ذي القعدة الحرام لعام 1024 من أعوام الهجرة المباركة المقدسة النبوية، حامداً مصلّياً مسلماً».(1)

23. شيخ محمد گنابادى.(2)

ص: 130





1- . مصنّفات ميرداماد ج 1 ص 585-586، اختيار معرفة الرجال، مقدمة التحقيق ص 25-26.

2- . الذريعة ج 14 ص 179 178. «شرعة التسمية في النهي عن تسمية صاحب الزمان صلوات الله عليه وعلي آبائه الطاهرين وعجل الله فرجه، للمحقق الداماد... كتبه جواباً لاستفتاء جمع منه، واختار الحرمة وذكر الأخبار الدالة عليها بلا معارض... فرغ منه في آخر ذي الحجة سنة 1020، وكتب نسخته تلميذه الشيخ محمد الجنابذي وقرأه عليه، فكتب الداماد بخطه إجازة له في أوله وإجازة في آخره، وإجازة ثالثة لتلميذه الآخر الشيخ عبد الله السمناني، ورأيت هذه النسخة ضمن مجموعة من رسائل للمير الداماد كلها بقلم هذا الجنابذي عند الشيخ محمد رضا فرج الله».




تصویر





اجازه مير داماد به شيخ محمد گنابادى

ص: 131





تصویر





اجازه مير داماد به شيخ محمد گنابادى

ص: 132





تصویر





اجازه مير داماد به شيخ محمد گنابادى

ص: 133





تصویر





انهائى از مير داماد

ص: 134






5. قاضى معزّ الدين محمد

«العالم النحرير الأديب اللبيب»(1) «زبدة الفضلاء المدقّقين القاضي بالاستحقاق في اصبهان، القاضي معزّالدين محمد بن القاضي جعفر»،(2) «العلامة المحقّق»(3) «العلامة الفهامة».(4) يروي عن الشيخين الأجلّين الأعظمين: 1. العلامة الفهّامة عبد العالي، 2. الفاضل ابراهيم الميسي، عن الشيخ نورالدين علي بن عبد العالي الكركي.(5)

«الفاضل العالم الكامل المدقّق النحرير، المعروف بقاضي معزّ، القاضي باصبهان.

وقد كان من أجلة علماء عصر السلطان شاه عباس الماضي الصفوي، بل أعلم علماء عصره في جميع الفنون، فائقاً علي أهل عصره في علم الإلهي والطبيعي والرياضي.

وكان رضي الله عنه متديّناً متصلّباً في أمور الدين، فيما يتعلّق بشرع سيدالمرسلين. وأحفاده الي الآن موجودون، ساكنون باصبهان. وقصصه وتديّنه في زمن قضائه باصبهان مشهورة متداولة... وقد توجّه رحمه الله في سنة عشرين وألف مع المولي الفاضل السلطان حسين الندوشني اليزدي، في خدمة الصدر الجليل قاضي خان السيفي الحسيني القزويني، إلي سفارة ملك الروم، بأمر السلطان شاه عباس المزبور».(6)

ص: 135






1- . إجازات الحديث، ص 167 (اجازه علامه مجلسى به رفيع الدين محمد جيلى).

2- . همان ص 224 (اجازه علامه مجلسى به مير محمد اشرف).

3- . بحار الانوار ج 107 ص 68. (اجازه مولانا محمد تقى به ميرزا ابراهيم يزدى).

4- . الاجازات لجمع من الأعلام ص 43 (اجازه به محمدمقيم).

5- . همان.

6- . رياض العلماء ج 2 ص 38. در عالم آراى عباسى (ج 2 ص 848) مى نويسد: «سيادت پناه قاضى خان را كه سيد بزرگ عالى شأن و مرد نيكو اخلاق متعالى مكان و به رتبه عالى منصب صدارت و تقدّم ارباب عمايم ملك ايران سرافرازى داشت و صاحب ثروت و مكنت بود، به رسالت روم تعيين فرمودند، از عنايات كامله پادشاهى موازى يك هزار تومان شاهى عراقى زر نقد و بعضى امتعه و اجناس و يراق ضرورى آن سفر به او عطا فرمودند، و از فضلاى اين ديار، قاضى معزّ اصفهانى و مولانا سلطان حسين ندوشنى يزدى كه از دانشمندان روزگارند، و قاضى مؤمن را كه سابقاً قاضى اصفهان بود، و حكيم عبدى طبيب اردبيلى را به عطاياى ارجمند نواخته، رفيق صدر مذكور گردانيدند، كه در آن سفر رفيق و همصحبت او باشند».




قاضى معز از شاگردان خواجه افضل الدين محمد تركه(1) بوده است.

اوحدى در تذكره عرفات العاشقين مى نويسد:

«فاضل كامل ارشد امجد... عنقاى قاف سخندانى قاضى نور محمد صفاهانى(2) مشهور به نورى... و برادرش قاضى معز كه از فضلاى عصر است هردو از تلامذه

ص: 136





1- . «مولد آن جناب دارالسلطنه صفاهان است و پدر عاليقدرش خواجه حبيب الله تركه است كه سال هاى دراز به منصب قضاء دارالسلطنه مذكور اوقات مصروف مى ساخت و انتساب قاضى حبيب الله به جناب صاحب هدايت خواجه صائن الدين على تركه مى رسد... خواجه افضل الدين محمد در فن علوم علامه عرصه عالم و قدوه علماى بنى آدم است. به حدت فهم و جودت ذهن موصوف، و به نهايت درك و تصرّف طبيعت مصروف. در علم حكمت و كلام و در فن منطق و اصول بى شبه و بدل، بلكه در ساير فنون عقلى و نقلى از علماء و فضلاى زمان افضل. همواره اصحاب درس و فتوى مشمول مرحمت شاملش مى باشند، و ارباب علم و تقوى از باطن فياضش اقتباس انوار سعادت مى نمايند». خلاصة الاشعار (بخش اصفهان) ص 220 217. «خواجه افضل الدين محمد تركه صفاهانى از افاضل كامكار و اكابر عالى مقدار، و از دانشمندان متبحّر متورّع صاحب كمال با نشاه حال است. چلبى علامى و قاضى نورى صفاهانى و برادرش قاضى معز كه در رياضى منفرد است، هر سه از دست پروردگان افاده آن جنابند. و با شاه اسماعيل ثانى و تبعه وى در تقويت مذهب بر حق اماميه بحث هاى عظيم كرده و ايشان را الزامات وافر متواتر داده... و از علماى زمان كسى كه بى انديشه در اكثر مراتب بحث با وى رفاقت تام مى كرد مير سيد حسين مجتهد بود... در بدايت حال كسب فضيلت در كاشان از خدمت مولانا ابوالحسن مهنه فرموده، و در اواخر دو سه سال توليت مشهد مقدس رضويه به وى منسوب است و دو سال نظارت آنجا». عرفات العاشقين، ج 1 ص 612-611.

2- . «اصل وى از ولايت صفاهان است، اما در دارالسلطنه قزوين نشو و نما يافته، و در ميان اكفا و اقران به كمال فضل و مهارت علم و رزانت فكر و اصابت رأى ممتاز گشته، و از عظماى تلامذه خواجه افضل الدين محمد تركه به وفور علم و دانش متفرّد و مستثناست، و جمال حالش به حليه فصاحت و بلاغت مزين و محلّى. خاطر خطيرش محل نقد مسايل اصول و فروع، و صحيفه ضمير منيرش مهبط انوار فضايل مفهوم و معقول». خلاصة الأشعار، ص 192.




خواجه افضل الدين محمد تركه بودند... وفات قاضى در تكميل سنه الف است».

برخى ديگر از شاگردان و مجازان قاضى معزّ عبارتند از:

1. مولانا حسنعلى شوشترى. وى در سال 1035 ق از قاضى اجازه نقل حديث گرفته و او را چنين توصيف كرده است: «سلطان الحكماء وبرهان العلماء، معزّالدولة، قاضي معزّالدين محمد، أدام الله تعالي بقائه».(1)

2. مير ابوالقاسم فندرسكى.

3. حكيم كامل ابوجعفر كافى بن محتشم قائنى.

وى در يكى از آثار خود مى نويسد: «ثمّ إني قد استعملت هذه المعارف واستفدتها بمشاركة المحقق الفاضل والمدقق الكامل، ذي الطبيعة السليمة، والقريحة الحسنة، السيد الحكيم، الفاضل المؤيد، الفيلسوف الكامل، أبي القاسم الحسيني، ومن أستاده أفضل الحكماء، وأشرف الفضلاء، المولي الأستاد، معزّالدين، شرف المحققين، محمّد الاصفهاني».(2)

4. ملا محمد باقر محقق سبزوارى.(3)

ص: 137





1- . ر. ك: بحار الانوار ج 107 ص 22.

2- . كتاب «محقق خوانسارى» از فاضل خوانسارى ص 189.

3- . تذكره نصرآبادى ج 1 ص 220.




تصویر





تقريظ شيخ بهائي و معزالدين محمد اصفهاني بر رساله ظلّ مقياس، نسخه خطي

ص: 138





5. مولى عطاء الله رودسرى.(1)

در پايان نسخه خطى تحرير اقليدس موجود در كتابخانه مدرسه فيضيه آمده:

«قد فرغ من تعليق هذا الكتاب ورسم أشكاله وتصحيحه وتعليق حواشيه ومطالعته علي قدر ما وصل إليه فكره القاصر ونظره الفاتر، في جمادي الآخر سنة 1024 من الهجرة بمدينة اصفهان... أحوج الخلق الله إليه حسن بن سعيد بن الحسن القاييني... ونقلته من نسخة كان طالعها السلطان... الغ بيك بن شاهرخ بن تيمور گوركان.

ثمّ ساقها الدهر إلي الحكيم الفاضل والاستاد الكامل، أفضل الفضلاء والحكماء، افتخار المهندسين، قدوة العلماء المتألهين، معزّالدين محمد الاصفهاني، أعلي الله شأنه في الدارين... نمّقه العبد الأقلّ الضعيف الراجي إلي عفو ربّه الكريم الغفّار الغني ابن حاجي محمدحسين بيدكابادي في تاريخ شهر جميدي الأول سنة 1101».(2)

گفتنى است كه قاضى معزّ الدين مذكور غير از مير معزّ الدين محمد بن شاه تقى الدين اصفهانى است كه بعد از عزل مير غياث الدين منصور، در سال 938 ق به صدرات رسيده و هشت سال صدر بوده و در سال 951 ق وفات كرده است.(3)

مير معزّ الدين صدر از شيخ ابراهيم قطيفى و ابراهيم بن حسن درّاق روايت مى كرده است. وى رساله اى در تأييد مذهب ابن عقيل در بحث آب قليل نگاشته است.(4)

ص: 139





1- . «كان فاضلاً عالماً متكلماً حكيماً، وكان أوّلاً زيدياً، ثمّ استبصر وصار إمامياً. وقد قرأ علي جماعة من فضلاء عصره، منهم: القاضي معزّالدين محمد، قاضي اصفهان، وعلي السيد الأمير أبي القاسم الفندرسكي، والمولي حسنعلي بن المولي عبدالله التستري، وأمثالهم. وله من المؤلفات: حاشية علي الحاشية القديمة الجلالية علي شرح التجريد وحاشية علي الجواهر والأعراض من شرح التجريد المذكور، وحاشية علي شرح حكمة العين، وحاشية علي شرح المطالع وغير ذلك». رياض العلماء ج 3 ص 317.

2- . فهرست نسخه هاى خطى كتابخانه مدرسه فيضيه ج 1 ص 38 39.

3- . ر. ك: وقايع السنين والاعوام، ذيل وقايع سال هاى فوق.

4- . قاضى نورالله شوشترى در مجالس المؤمنين مى نويسد: «الحسن بن على بن ابى عقيل العمانى از اعيان فقها و اكابر متكلمين اماميه است و اول كسى است از مجتهدان اماميه كه با مالك موافقت نموده در آن كه آب قليل به مجرد ملاقات نجاست نجس نمى شود. و به خاطر نمى رسد ديگرى از مجتهدان اين طايفه در اين مسأله با او موافقت نموده باشد، مگر سيد اجل حسيب، فاضل نقيب، امير معز الدين محمد صدر اصفهانى كه در ترويج مذهب ابن ابى عقيل رساله نوشته، و اعتراضاتى كه شيخ علامه جمال الدين بن مطهر حلى قدّس سرّه در كتاب مختلف و غيره بر ادله ابن ابى عقيل متوجّه ساخته رد نموده، و ادلّه ديگر در تقويت ابن ابى عقيل اقامه نموده، و اين ضعيف مؤلف كتاب، در ايامى كه رساله را در نظر مطالعه داشت، رساله اى عليحده در ردّ آن پرداخت». فيض الإله في ترجمة قاضي نورالله، ص 78.





6. شيخ جليل يونس جزائرى

«كان عالماً فاضلاً عابداً من تلامذة الشيخ عبد العالي».(1)

«كتب بعض تلاميذ البهائي تاريخ وفاة يونس بما لفظه: «وفاة الشيخ الزاهد العابد الفقيه الشيخ يونس الجزائري يوم الأربعاء ثالث جمادي الآخر 1037».(2)

وكان من تلاميذ يونس الجزائري: محمد بن علوان الجزائري، (تلميذ الشيخ البهائي) الذي صرّح هو في إجازته لمحمد صادق (بن پير زين العابدين) بقوله: «عن شيخي الورع التقي الشيخ يونس بن حسن الجزائري» ولم يذكر اسم والده حسن إلا في هذه الإجازة الموجودة بخط المجيز في مكتبة أمير المؤمنين العامة للأميني».(3)

مولانا محمد تقي در اجازات خود از شيخ يونس با اين تعابير ياد كرده است:

«الشيخ الفاضل التقي»(4) «الفقيه المعظّم»(5) «الفقيه النبيه»(6) يروي عن الشيخين الأعظمين الأجلّين: 1. العلامة الفهّامة عبد العالي 2. والفاضل الكامل إبراهيم [الميسي]،

ص: 140






1- . امل الآمل ج 2 ص 350.

2- . طبقات اعلام الشيعة ج 5 ص 647.

3- . همان ص 648.

4- . الذكرى الالفية ج 3 ص 113.

5- . بحار الانوار ج 107 ص 80 (اجازه به ملا محمدصادق كرباسى)

6- . ميراث حوزه اصفهان ج 6 ص 318 (اجازه به مولانا محمدصادق كرباسى)




عن الشيخ نور الدين علي بن عبد العالي الكركي.(1)


7. قاضى ابوالشرف اصفهانى

«الشيخ الفاضل الكامل»(2) «أستاد الفضلاء، القاضي أبوالشرف»،(3) يروي عن:

رئيس الفقهاء والمحدّثين مولانا درويش محمد، ابن الزاهد العابد البدل الشيخ حسن النطنزي العاملي.(4) وعن الشيخ الأجلّ الأعظم جابر بن عبد الله؛ وهما عن الشيخ نور الدين علي بن عبد العالي الكركي.(5)


8. شيخ عبد الله بن شيخ جابر عاملى

«كان فاضلاً عالماً عابداً فقيهاً، يروي عن تلامذة الشيخ علي بن عبد العالي».(6)

«الشيخ الصالح الكامل الفاضل،(7) ابن عمّتي(8) الشيخ عبد الله، ابن الشيخ الفاضل الشيخ جابر العاملي،(9) عن جدّي رئيس الفقهاء والمحدّثين، مولانا درويش محمد... وعن الشيخ الأجلّ الأعظم جابر بن عبد الله».(10)


9. مولانا محمد قاسم بن درويش محمد اصفهانى

«الشيخ الكامل،(11) خالي مولانا محمد قاسم، عن جدّي رئيس الفقهاء والمحدّثين،

ص: 141








1- . الاجازات ص 274 (اجازه به خاتون آبادى).

2- . الذكرى الالفية ج 3 ص 113.

3- . الإجازات لجمع من الأعلام، ص 275 (اجازه به سيد عبدالحسين خاتون آبادى)

4- . همان.

5- . الاجازات ص 275.

6- . أمل الآمل ج 1 ص 112.

7- . نخستين دوگفتار ص 93 (اجازه به آقا حسين خوانسارى)

8- . الاجازات ص 275.

9- . الذكري الالفية ج 3 ص 113.

10- . الاجازات ص 275.

11- . الذكرى الالفية ج 3 ص 113.




مولانا درويش محمد... وعن الشيخ الأجلّ الأعظم جابر بن عبد الله».(1)


10. شيخ ابو البركات واعظ

«الشيخ الأعظم، والواعظ المعظّم، أبو البركات».(2)

«عالم فاضل محدّث واعظ باصفهان في الجامع العتيق. أدركتُه في الصغر، وأخبرنا عن الشيخ الأجلّ الأعظم علي بن عبدالعالي، بكتبه ورواياته. وكان معمّراً قريباً من المائة، ومع هذا كان شعوره تامّاً، ويعظ في المسجد، ويضرب يده علي المنبر ضرباً مع القوّة الشديدة. وذهب مولانا عبد الله التستري لزيارته، فقال: أخذت عن الشيخ علي بن عبدالعالي إجازة الأحاديث، وأخبركم بها لتمام الضيافة، مع صحبة طويلة.

منها: أنه قال لمولانا: رخّصوا لنا في شربة قند.

فقال مولانا: وهل يشرب القند غير المريض؟

فقال الشيخ: «قل من حرّم زينة الله التي أخرج لعباده والطيّبات من الرزق قل هي للذين آمنوا في الحياة الدنيا»(3) وأنت رأس المؤمنين ورئيسها!

فقال مولانا: إني هكذا كنت، أظنّ أنه لا يشربه غير المريض؛ لأنه إسراف، مع أني صائم نذراً.

فقال: الليلة نكون بخدمتكم.

فقال: جماعة يجيئون عندي.

فقال: أخبرهم يجيئون هنا، فإنّ بيتنا بيت الفقراء.

فقال: لعله يكون مشكلا عليهم!

فقال: نبعث إليكم تسعة أطباق من الطعام.

ص: 142






1- . الاجازات ص 275. (اجازه به خاتون آبادى).

2- . همان ص 275.

3- . الأعراف: 32.




فقال مولانا: التسعة كثيرة، ويكفينا جميعاً طبق واحد.

فصالحوا علي ثلاثة أطباق.

وقال: ألّفت مجموعة، واريد أن تصلوا وتنظروا إليها.

فقال: إن شاء الله نستفيد منكم.

فقال: تفيدوني إن شاء الله بإفاداتكم. إلي غير ذلك من المكالمات.

ثمّ قال: جاء الشيخ نورالدين علي بن عبدالعالي إلي هذا البلد، وصلّي في الجامع صلاة الجمعة، فامتلأ المسجد من الناس، حتي أنّهم صلّوا خارج المسجد أيضاً، وكانوا أزيد من مائة ألف عنده مدة مقامه في هذا البلد. ثمّ رحل عنا».(1)

گفتنى است كه سيد حسين بن حيدر كركى نيز الجعفرية محقّق كركى را از شيخ ابوالبركات واعظ اصفهانى از مصنّف آن روايت كرده است.(2)


11. امير شرف الدين على شولستانى


اشاره

«كان قدّس سرّه فاضلاً عالماً فقيهاً متكلماً محقّقاً مدقّقاً ورعاً عابداً زاهداً زكياً ذكياً تقياً نقياً، من أجلاء متأخري عصابة الإمامية. من خيار علماء أهل زمانه وأورعهم وأتقاهم. وكان عصره مقارباً لعصرنا. وقد قرأ الشرعيات علي السيد الأمير فيض الله التفرشي، والشيخ محمد السبط الشهيد الثاني أيضاً، ويروي عنهما... وقد توفّي هذا السيد قدّس سرّه في أرض الغري أيام سكناه بها، سنة ستين بعد الألف تقريباً، فلاحظ... وقد خلّف ابناً وهو السيد أمير علي رضا، وكان من عبّاد طلبة أهل العلم، وقد رأيت في الغري هذا الولد في أوّل مرة تشرّفت بزيارة تلك الروضة المقدّسة».(3)

يظهر حياته في 1062 التي كتب محمد تقي المجلسي فيها إجازته لآقا حسين

ص: 143







1- . نقدالرجال ج 5 ص 123 (پاورقى، تعليقات مولانا محمد تقى مجلسى).

2- . بحار الانوار ج 106 ص 174.

3- . رياض العلماء ج 3 ص 388 392.




الخوانساري... تاريخ إجازته لشرف الدين علي الپنجهزاري بن جمال الدين المازندراني 1063 وكأنها كانت في أواخر عمره.(1)

«والذي رأيت من مؤلفاته فيها بخطه المبارك منظماً هو شرح الرسالة الإثني عشرية في الصلاة للشيخ حسن بن الشهيد الثاني، سمّاه قدّس سرّه: توضيح الأقوال والأدلة في شرح الرسالة الاثني عشرية في مجلّدين.(2) وهو شرح طويل الذيل، مشتمل علي وجوه الاستدلالات في المسائل، ونقل الأقوال والروايات والآيات، بما لا مزيد عليه، وهو في نهاية التحقيق والتدقيق والتنقيح، حسن الفوائد...

وله كتاب كنز المنافع في شرح المختصرالنافع للمحقق في الفقه، وهو أيضاً شرح مبسوط في الغاية... وله أيضا شرح فارسي علي ألفية الشهيد سمّاه: كفاية الطالبين...».(3)

قد قرأ عليه ويروي عنه جماعة من الفضلاء، وقد تبرّكوا بأنفاسه الشريفة، منهم:

1. المولى الحاج حسين بن محمد على النيسابورى المكّى.

ص: 144





1- . طبقات أعلام الشيعة ج 5 ص 403.

2- . «الفوائد الغروية الموسوم: توضيح الأقوال والأدلة أيضاً في شرح اثني عشرية صاحب المعالم في الصلاة، للسيد الأمير شرف الدين علي بن حجة الله بن شرف الدين علي بن عبد الله بن الحسين بن محمد بن عبد الملك الطباطبائي الشولستاني، المتوفي بالغري نيف وستين وألف، شيخ مولي محمد باقر المجلسي، ومر أنّه شرح طويل الذيل في مجلّدين، فرغ منه في 1057 وذكر في آخره شرح ابتلائه بمرض القولنج، وكتابته الشرح بالتماس ولده المير علي رضا في حال الابتلاء بالمرض، وأجاز ولده المذكور... نسخة منه بعنوان الفوائد في المكتبة الملية بطهران... شرح مزج ذكر في أوله أنّه شرحه بعد شروح ثلاثة، شرح الأمير فيض الله التفريشي، وشرح شيخنا المحقق الشيخ محمد السبط بن المصنف، وشرح السيد الفاضل نجم الدين العاملي. والنسخة بخط محمد يوسف بن محمد قاسم الطبيب النجفي، النطنزي مسكناً، في شوال 1058 وصححها المصنّف بنفسه، وكتب شهادة التصحيح بخطه عنده 1058 وقدّمه المصنف إلي الوزير العالم الفاضل الميرزا محمد هادي بن الوزير الكبير الميرزا معين الدين محمد الشيرازي، خلّد الله ملكه. ونسخة من الفوائد هذا في سپهسالار: 6065 بخط علاء الدين بن داود النجفي، كتبها في جمعة 3 - ع 1085 1 كما فى فهرسها». الذريعة ج 16 ص 351-352.

3- . رياض العلماء ج 3 ص 388 392.




كما صرّح به نفسه في إجازته للمولي نوروزعلي التبريزي وقد كانت تلك الإجازة قد صدرت عنه في زمن حياة أستاذه الأمير شرف الدين علي هذا وكان تاريخها في أواخر سنة 1056.(1)

قال النيسابوري في الإجازة المؤرّخة 1061 ق للمولي الفاضل الكامل العامل الورع التقي النقي مولانا محمد محسن بن إسماعيل الاصفهاني:

«فليرو عنّي... عن شيخنا السيد السند الجليل الفاضل المحقق العابد الزاهد الورع التقي النقي، المؤيد بتأييد الملك العلي، أمير شرف الدين علي بن السيد الجليل حجة الله الحسني الحسيني الشولستاني، وعن شيخنا السيد الكامل الفاضل المحقق المدقق ذي النفس الطاهرة الزكية والأخلاق المرضية أمير سيد حسن بن السيد المرحوم أمير ولي الله الرضوي، جميعاً عن الشيخ العالم الأوحد المحقق المدقق ذي النفس الطاهرة الزكية والأخلاق الزاهرة المرضية شيخ الاسلام والمسلمين شمساً للملة والدنيا والدين الشيخ محمد، قدّس الله روحه الزكيه...».(2)

2. الشيخ نورالدين محمد بن الشيخ عمادالدين محمود الشيرازى.

كتب له إجازة طويلة، كما في الرياض.

3. العلامة مولانا محمد باقر المجلسى.

و روايته عن السيد قد كانت في أوائل حاله قدّس الله روحه حين ورد مع والده رحمه الله إلي النجف الأشرف، فأدرك هذا السيد هناك، واستجاز منه، فأجازه.

4. محمد بن محمود بن الملا على الطبسى.

صاحب زبدة البيان في شرح آيات قصص القرآن. وله أيضاً تكملة الزبدة فرغ منها في 1083. وله نبذ التواريخ فرغ منه 1084 وصرّح فيه بأنّه من تلاميذ علي نقي

ص: 145





1- . رياض العلماء ج 3 ص

2- . نسخه خطى شماره 10517 كتابخانه آية الله مرعشى نجفى.




الكمرئي الطغائي القاضي م: 1060. كتب نسخة من التهذيب شرع في كتابتها بشيراز في مدرسة الميرزا لطف الله في 14 رمضان 1034 وفرغ منه في الخميس 25 / ج 1035/2.

وعلي ظهره إجازة شيخه شرف الدين علي بن حجة الله الشولستاني له بخطّه، وهي مبسوطة تقرب من مأتي بيت تأريخها ج 1041/2. وعليه تملك ولده محمد علي أيضاً. وأحال في الزبدة إلي حاشيته لشرح التجريد وأنّه أثبت فيها إيمان أبي طالب.(1)

5. ملا محمد باقر سبزوارى.(2)

6. مولى محمد رضا نصيرى طوسى واقعه نويس.

صاحب تفسير الأئمة لهداية الأمة. قال فيه:

«فلم يكن بدّ من ذكر مشايخي؛ فروايتي ذلك كلّه عن السيد السند الجليل الفاضل العابد الزاهد العالم الورع التقي النقي، الموفّق بتوفيقات الله الملك الوفي، الأمير شرف الدين علي بن حجة الله الحسني الحسيني الشولستاني النجفي نسباً ومولداً وتوطّناً، عن شيخنا العالم العامل المحقق المدقق، المؤيد بتأييد الله الملك الأحد الصمد، الشيخ محمد ابن الشيخ لجليل المحقق الزاهد الشيخ حسن ابن زين الملة والدين الشهيد».(3)

7. شيخ محمد بن جابر نجفى.

8. احمد بن محمود مازندرانى ساروى نجفى.

نسخه اى از كتاب فقيه را در 1038 ق. كتابت كرده و نزد شولستانى خوانده است.(4)

9. شيخ ابو محمد شرف الدين على بن جمال الدين مازندرانى.

مبسوطة، كتبها فى الحائر الشريف سنة 1063.(5)

ص: 146





1- . راجع طبقات أعلام الشيعة ج 5 ص 527.

2- . بحار الأنوار ج 107 ص 93. اجازه محقّق سبزوارى به ملا محمد شفيع: «وأروي أيضاً عن السيد الفاضل الجليل الأمير شرف الدين علي بن حجة الله الحسني الحسيني الشولستاني».

3- . أعيان الشيعة ج 9 ص 281

4- . فهرست مرعشى ج 8 ص 396.

5- . «إجازة الشيخ شرف الدين علي بن جمال الدين المازندراني الپنجهزاري النجفي تلميذ الأمير شرف الدين علي بن حجة الله الشولستاني والمجاز منه لتلميذه الشيخ محمد بن دنانة الكعبي النجفي متوسطة تاريخها سنة 1070 أولها: بسم الله الرحمن الرحيم خير ما يبدأ به الامر العظيم. كتبها له بخطه على من لا يحضره الفقيه الذي هو بخط المجاز». الذريعة ج 1 ص 209.




10. سيد امير نظام الدين شاه محمود بن علم الهدى محمد بن نظام الدين شاه محمود بن محمد الحسنى الحسينى الشولستانى.

مبسوطة، كتبها له بشيراز في رابع عشر صفر سنة 1053.

11. شيخ سليمان بن پير احمد ياناكى خشوى اصفهانى.

بخط المجيز في آخر الفقيه الذي كتبه المجاز، مختصرة تاريخها رابع رجب سنة 1054.(1)

12. ملا محمد صادق كرمانى.

نسخه اى از كتاب من لا يحضره الفقيه را نزد شولستانى خوانده است.(2)

شولستانى در بلاغ و اجازه اى كه براى او نوشته از او اين گونه ياد كرده است:

«المولى الفاضل الكامل الألمعي اللوذعي التقي النقي الذكي الجامع للكمالات البشرية والملكات الملكية مولانا محمد صادق الكرماني عامله الله بلطفه الخفي».


اجازه سيد شولستانى به مولانا محمد تقى مجلسى:

«بسم الله الرحمن الرحيم وبه ثقتي واعتمادي. نحمدك اللهمّ يا من حارت في كبرياء هيبته دقايق لطائف الأفهام، وانحسرت دون إدراك عظمته خطائف أبصار الأنام، ويا من أوضح للخلائق سبل الإكرام، وجعل الرواية ذريعة إلي درك الأحكام. خلّصنا من ظلمات الخيال والأوهام، بطلوع شمس عرفانك وأحكامك، ونجّنا من الأرجاس الردية البشرية بمعاينة أنوار جمالك، والهداية إلي أدلة الأحكام بمحض إحسانك.

وصلّ علي من هدانا إلي شرع الإسلام ونور الإيمان، وأرشدنا إلي شرايعهما

ص: 147






1- . الذريعة ج 1 ص 210.

2- . فهرست مرعشى ج 23 ص 62.




وأعلامهما، خير الوري محمد المصطفي خاتم أنبيائك، وآله مصابيح الدجي ومنهاج الهدى، خير أوليائك.

أمّا بعد، فيقول الفقير إلي رحمة الله الغني، شرف الدين علي بن حجة الله الحسني الحسيني الشولستاني النجفي، عامله الله بلطفه وإحسانه، ورزقه الله شفاعة نبيه وأئمته، وأذاقه حلاوة رحمته وغفرانه: إنّ أربح المكاسب وأنجح المآرب وأعظم المطالب وأرجح المفاخر بعد الايمان بالله واليوم الآخر، هو ما يتوسل به إلي السعادة الأبدية، ويتخلص به من الشقاوة السرمدية، وما هو - كما قال بعض الأفاضل طاب ثراه وجعل الجنة مثواه - إلا الاقتداء بالملة النبوية، والاقتفاء بالسنة المحمدية، علي الصادع بها وآله خير البرية من الصلوات أفضلها، ومن التحيات أكملها، وذلك لا يستتب إلا بنقل الحديث وروايته، وضبطه ودرايته، وصرف الأيام في مدارسته، وقضاء الأعوام في ممارسته، فطوبي لمن وجه إليه همته، وبيض عليه لمته، وجعله شعاره ودثاره، وصرف فيه ليله ونهاره.

ولنعم ما قال السيد الجليل، والعالم النبيل، رضي الدين علي بن طاووس، نوّر ضريحه، ثمّ الشيخ الجليل عماد الإسلام وفقيه أهل البيت عليهم السلام زين الملة والدين العاملي قدّس الله سرّه، ورفع في الملاء الأعلي ذكره، وحاصله أنه كان السلف رضوان الله عليهم همّهم أبداً رعاية الأخبار بالهمم العالية، والفطن الصافية، تارة بالحفظ لما يروونه، والفرق بين ما يقبلونه ويردونه، وأخرى بالتصنيف والإقراء و الرواية علي أكمل وجوه الرعاية. فلمّا غلب حب الدنيا علي كثير من هذه الأمة، وأضاعوا أمراً أمروا باتباعه من الأئمة عليهم السلام، وابتلوا بقصور الهمة؛ فدرست عوائد التوفيق في الرواية، وفوائد التحقيق إلي الدراية، وصار الأمر كما تراه، يروي إنسان هذا الزمان ما لا يحقّق معناه، وما لا يعرف ما رواه، ويعتذر العارف بما كان معروفاً بين أعيان الإسلام، وصار ضياء هذه الطرق منتهي الظلام، والله سبحانه لم يبعثهم لهذا التضييع، ولا خلقهم للانهماك في هذا الجهل الفظيع، فإنا لله وإنا إليه راجعون، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم.

هذا حاصل ما قالاه، وغير خفي أن نسبة أهل زماننا إلي أهل زمانهما نسبة الجهلاء

ص: 148





إلي العلماء، بل نسبة السفهاء إلي العقلاء، هدانا الله إلي ما يحبّ ويرضي، بحقّ آل العباء وذريتهم الطاهرين خير الورى، عليهم أفضل التحية والثناء.

ثمّ إني وجدتُ المولي العالم العامل الفاضل الكامل الورع التقي النقي اللوذعي الألمعي، مولانا شمس الملة والحق والدين، محمد تقي ابن المرحوم المغفور مولانا مجلسي الاصفهاني، عامله الله بلطفه الخفي والجلي، قد صرف عنفوان شبابه في تحصيل العلوم العقلية والنقلية، مهذّباً للأخلاق النفسانية، ملازماً للتقوي والمروة والأعمال المرضية، ملتزماً صرف باقي عمره في ازدياد العلوم، وإرشاد الأنام، وهداية البرية، وانتشار الأحاديث النبوية، والآثار الإمامية، وترغيب الناس إلي اتباع الشريعة الغراء النبوية، والملة البيضاء الاثني عشرية. وقد التمس أيّده الله فيما ينفعه في الدارين، وحفظه من مكاره النشأتين منّي، مع اعترافي بالعجز والقصور، إجازة ما يجوز لي روايته؛

فاستخرت الله تعالي وأجزت له، أدام الله تأييده، وأسبغ عليه من الإنعام مزيده، رواية ما يجوز لي روايته عن مشايخي الذين عاصرتهم واستفدت من أنفاسهم قراءة عليهم أو سماعاً منهم، أو أجازوا لي روايته مما صنّفوه أو صنّفه ورواه وألّفه علماؤنا الماضون، وسلفنا الصالحون، من جميع العلوم العقلية والنقلية، سيّما التفاسير والأحاديث، بطرقي المقرّرة في إجازاتهم.

وهي كثيرة، غير أني أذكر ما لا بدّ منه، وهو بعض الطرق إلي المشايخ الثلاثة المحدثين المشهورين أصحاب الكتب الأربعة المشهورة، التي هي من دعائم الايمان ومرجع فقهاء الزمان، ومنه يعلم الطريق إلي مصنفات مشايخ السند قدّس الله أرواحهم.

فليرو عنّي، أدام الله نبله وكثر في العلماء مثله، ذلك كلّه لمن شاء وأحبّ عن:

[1] شيخنا الإمام الأعظم، بل الوالد المعظّم، السيد السند الجليل، الفاضل المحقّق العابد الزاهد الورع التقي النقي، الجامع للمعقول والمنقول، الموفّق بتوفيق الله، والمؤيّد بتأييدات

ص: 149





الله، الأمير فيض الله بن السيد الجليل الحسيب النسيب الأمير عبد القاهر الحسيني التفرشي،(1) رفع الله مكانه في جنته، وجمع بينه وبين أئمته، بحقّ روايته.

[2] و شيخنا الإمام العالم العامل الأوحد، المحقّق المدقّق، ذي النفس الطاهرة الزكية، و الأخلاق الزاهرة الانسية، والملكات الباهرة الملكية، شيخ الإسلام والمسلمين، شمس الملة والدنيا والدين الشيخ محمد، قدّس الله روحه الزكية، وجمع بينه وبين أحبّته الطاهرة، ابن الشيخ الجليل المدقّق السعيد الزاهد الورع التقي، الحسن بن الشيخ العلامة المحقق، والنحرير المدقق، عضد الإسلام والمسلمين، زين الملة والدين العاملي، قدّس الله سرّهما، ورفع في الملاء الأعلي ذكرهما.

جميعاً عن والده الشيخ الجليل السعيد الحسن المذكور، عن الشيخ العالم الكامل العلامة المحقق الحسين ابن الشيخ الصالح العامل العالم الشيخ عبدالصمد الحارثي الهمداني، عاملهما الله بلطفه الخفي والجلي، عن الشيخ العلامة المحقق المدقق زين الملة والدين المذكور، قدّس سرّه.

وعن شيخنا السيد السند، عن السيد الجليل السيد علي أبي الحسن العاملي، نوّر ضريحه، عن الشيخ العلامة زين الملة والدين، أنار الله برهانه، عن الشيخ الفاضل التقي علي بن عبد العالي الميسي، عن الشيخ السعيد شمس الدين محمد بن داود المؤذن الجزيني،

ص: 150





1- . «الأمير فيض الله بن عبد القاهر الحسيني التفرشي. كان فاضلاً محدّثاً جليلاً، له كتب منها: شرح المختلف، وكتاب في الأصول. أخبرنا بها خال والدي الشيخ علي بن محمود العاملي عنه، وكان قد قرأ عليه في النجف وأجازه، وكان يصف فضله وعلمه وصلاحه وعبادته. وقد ذكره السيد مصطفي التفرشي في رجاله، فقال عند ذكره: سيدنا الطاهر، كثيرالعلم، عظيم الحلم، متكلّم فقيه ثقة عين. كان مولده في تفرش، وتحصيله في مشهد الرضا عليه السلام، واليوم من سكّان عتبة جدّه بالمشهد المقدس الغروي علي مشرّفه السلام. حسن الخلق، سهل الخليقة، لين العريكة. كلّ صفات الصلحاء والأتقياء مجتمعة فيه. له كتب منها: حاشية علي المختلف، وشرح الاثني عشرية، انتهي. وروي عن الشيخ محمد بن الحسن بن الشهيد الثاني العاملي». أمل الآمل ج 2 ص 218.




عن الشيخ الكامل ضياء الدين علي، عن والده الأفضل الأكمل المحقق الجامع في معارج السعادة بين مرتبة العلم ودرجة الشهادة الشيخ شمس الدين محمد بن مكي، قدّس الله أرواحهم.

وعن الشيخ المحقق العلامة زين الملة والدين، قدّس الله سرّه، عن الشيخ الجليل جمال الدين أحمد بن خاتون، عن الشيخ المحقق أفضل المتأخرين وأكمل المتبحرين نور الملة والدين علي بن عبد العالي الكركي العاملي، أعلي الله مقامه، و أجزل في الخلد إكرامه، عن الشيخ الورع الجليل علي بن هلال الجزايري، عن الشيخ العالم العابد جمال الدين أحمد بن فهد الحلي، عن الشيخ زين الدين علي بن الخازن، عن شيخنا الشهيد محمد بن مكي قدس الله أرواحهم، عن جماعة من مشايخه:

منهم: السيد المحقق الطاهر عميد الدين عبد المطلب الحسيني، والشيخ الأفضل فخر المحققين أبو طالب محمد الحلي، والسيد الفاضل النسابة أبو عبد الله محمد بن القاسم بن معية الحسيني، والسيد الكبير نجم الدين مهنا بن سنان المدني، والمولي الفاضل ملك العلماء مولانا قطب الدين محمد الرازي، عن الشيخ الأكمل العلامة آية الله في العالمين، جمال الملة والحق والدين، أبي منصور الحسن بن يوسف بن علي بن المطهر الحلي، عن شيخه المحقق نجم الدين أبي القاسم جعفر بن الحسن بن يحيي بن سعيد، قدس الله أرواحهم، عن السيد الجليل فخار بن معد الموسوي، عن الشيخ الجليل شاذان بن جبرئيل القمي، عن الشيخ عماد الدين محمد بن أبي القاسم الطبري، عن الشيخ الأجل أبي الحسن علي، عن والده شيخ الطائفة وقدوة الفرقة الناجية أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، قدس الله أرواحهم، جميع مصنفاته ومروياته.

وعن الشيخ المذكور، عن الشيخ الأجل الأكمل أبي عبد الله محمد بن محمد ابن النعمان المفيد، قدّس الله روحه، عن الشيخ الجليل جعفر بن قولويه، قدّس الله سرّه، عن الشيخ الأوحد الأكمل رئيس المحدثين محمد بن يعقوب الكليني، قدّس الله روحه، الكافي. وعن الشيخ المفيد، عن الشيخ الجليل الثقة الصدوق محمد بن علي بن بابويه كتاب من لا

ص: 151





يحضره الفقيه وغيره مما ذكر في الفهرست.

وليرو عنّي، وفّقه الله وأيّده فيما ينفعه في الدارين، عن:

[3] شيخنا العلامة، قدوة العلماء المتبحّرين، وسند الفضلاء المحقّقين، جامع المعقول والمنقول، العاجز عن إدراك كمالاته العلية أولوا الألباب والعقول، المؤيّد من الله الأوحد، ميرزا محمد، ابن الأمير السعيد الكبير علي الاسترآبادي، صاحب منهج المقال في تحقيق أحوال الرجال قدّس الله روحه، ونوّر ضريحه، عن الشيخ السعيد إبراهيم بن علي بن عبد العالي الميسي ره عن والده الشيخ نور الدين علي بن عبد العالي الميسي، عن الشيخ شمس الدين محمد بن داود، عن الشيخ ضياء الدين علي بن الشيخ شمس الدين محمد بن مكي، عن والده، عن السيد عميد الدين عبد المطلب والشيخ فخر الدين ابن العلامة حسن بن يوسف بن مطهر عن والده العلامة، قدّس الله روحه ونوّر ضريحه، وعنه إلي محمد بن يعقوب الكليني، قدّس سرّه، النصف الأول من الكافي من أوله إلي كتاب الصلاة الذي قرأت عليه رحمه الله وسمعت منه.

وأنا آخذ من المولي الأجلّ، أيّده الله، ما أخذ علي، من سلوك سبيل الاحتياط، وأوصيه وأوصي نفسي أولاً بتقوى الله والعمل بطاعته، وإيثار مراقبته، والإخلاص له في العلم والعمل. والمأمول من جنابه عدم النسيان من شريف الدعوات في مظانّ الإجابات، لا زال محروساً من جميع البليات، فإنّي وإن لم أكن أهلاً لذلك، فهو أهل له. واتفق بتوفيق الله سبحانه كتابة ما تيسّر لي رقمه في مشهد سيّد الشهداء و خامس أصحاب العبا، عليه وعلي جدّه وأبيه وأمّه وأخيه والأئمة التسعة من ذرّيته وبنيه أفضل الصلوات وأكمل التحيات، وذلك في عام ست وثلاثين بعد الألف الهجرية، علي من شرّفت به أكمل التحية، وصلّي الله علي محمد وآله الطيبين الطاهرين، والحمد لله أولاً وآخراً».(1)

مولانا محمد تقى در اجازه به فرزندش علامه مجلسى مى نويسد:

ص: 152





1- . بحار الانوار ج 107 ص 32 37.




«وعن السيد الفاضل الكامل المحقق المدقق الأمير شرف الدين علي دام ظلّه.

عن السيد الأفضل الأكمل الأمير فيض الله التفرشي النجفي.

والشيخ الفاضل الكامل المحقّق المدقّق الشيخ محمد بن الشيخ الأكمل الأفضل، قدوة المحققين، الشيخ حسن بن الشهيد الثاني، جميعاً عن الشيخ حسن، عن الشيخ العلامة الحسين بن عبدالصمد، عن الشهيد الثاني.

وعن السيد الأجل الأمير شرف الدين علي.

عن الشيخ الأجل، رئيس المحدّثين، ميرزا محمد الاسترآبادي.

عن الشيخ السعيد الجليل الشيخ إبراهيم بن الشيخ نورالدين علي.

عن أبيه الشيخ علي بن عبدالعالي، عن الشيخ الأجل الأكمل السعيد ابن عمّ الشهيد شمس الدين محمد بن داود الشهير بالمؤذن الجزيني، عن الشيخ الجليل ضياء الدين علي نجل الشيخ السعيد الشهيد محمد بن مكي، عن والده، رضي الله عنهم».(1)

ص: 153





1- . الذكرى الالفية ج 3 ص 114.




تصویر





طريق روايت شولستانى در نسخه اى از كافى، كتابخانه مرعشى

ص: 154





تصویر





انهاء و بلاغ سيد شولستانى، نسخه كتابخانه آية الله خادمى

ص: 155





تصویر





انهاء و بلاغ سيد شولستانى، نسخه كتابخانه آية الله خادمى


12. شيخ جابر بن عباس نجفى

«الشيخ الجليل الزاهد الورع»،(1) «العالم الفاضل البدل»(2) «الشيخ الأعظم»(3) الشيخ جابر بن عباس النجفي. وهو يروي عن: 1. الشيخ الأكمل الأفضل الشيخ عبد النبي الجزائري.(4) 2. الشيخ حسن بن الشهيد الثاني 3. السيد المحقّق محمد صاحب المدارك.(5)

ص: 156






1- . نخستين دوگفتار ص 94 (اجازه به آقا حسين خوانسارى)

2- . الذكرى الالفية ج 3 ص 113.

3- . الاجازات ص 275.

4- . الذكرى الالفية ج 3 ص 113.

5- . الاجازات ص 275. جابر بن عباس نجفى پدر شيخ محمد بن جابر، شاگرد ميرزا محمد استرآبادى و شيخ محمد سبط است و شيخ احمد جزايرى، ملا محمد طاهر قمى و شيخ فخرالدين طريحى از او روايت كرده اند. طريحى در آغاز «ضياءاللامع» مى نويسد: «ومن السند ما أخبرني به شيخي الجليل، العالم العامل الفاضل الكامل التقي النقي المؤيد المسدد، الشيخ محمد، ولد المرحوم المبرور المشكور الشيخ جابر بن عباس النجفي». طبقات اعلام الشيعة ج 5 ص 547.





13. سيد عبد الكريم عاملى

«السيد التقي النقي،(1) العالم العامل العاملي السيد عبد الكريم»(2) وهو يروي عن سيّد المحقّقين والمدقّقين، السيد محمد بن السيد علي العاملي صاحب المدارك».(3)


14. سيّد حسين بن سيّد حيدر حسينى كركى

المعروف بالسيد حسين المفتي باصبهان، وقد قرأ علي الشيخ محمد سبط الشهيد الثاني، وأجازه بخطه له.(4) وهو من مشايخ السيد الداماد، وقد رأيت نسخة رسالة الجمعة للشهيد الثاني وقد كتب بخطه الشريف إجازة عليها له.(5)

مولانا محمد تقي در اجازات خود به روايت از او اشاره نكرده، امّا علامه مجلسي در اجازات خود به آن تصريح كرده است، از جمله مي نويسد:

«ومنها ما أخبرني به جمّ غفير من الأفاضل الكرام، منهم والدي العلامة والمولي محمد شريف الرويدشتي والسيد الفاضل الأمير فيض الله بن السعيد غياث الدين محمد القهبائي،(6) طيّب الله أرواحهم، عن السيّد الحسيب النسيب الفاضل الكامل [البارع الرضي]،(7) السيّد حسين بن السيّد حيدر الحسيني الكركي المفتي باصبهان طاب ثراه».(8)

ص: 157







1- . نخستين دوگفتار ص 94 (اجازه به آقا حسين خوانسارى)

2- . الذكرى الالفية ج 3 ص 113.

3- . نخستين دوگفتار ص 94 (اجازه به آقا حسين خوانسارى)

4- . رياض العلماء ج 2 ص 91.

5- . همان ص 88.

6- . «كان من أجلة سادات العلماء، و في درجة المولي محمد تقي المجلسي، و من جملة مشايخ ولده الأستاد الاستناد المجلسي رحمه الله، كما صرّح به في إجازته للمولي حاجي أبوتراب. و هذا السيد يروي عن السيد حسين بن السيد حيدر الحسيني الكركي المفتي باصبهان». رياض ج 4 ص 386.

7- . إجازات الحديث ص 226.

8- . همان ص 416.




علامه بزرگوار در بحار الأنوار مى نويسد: «صورة روايتنا حكاية في رؤية الجنّ عن المشايخ وفيها محاكمة لبعض قضاة الجن. وأقول: هي رواية غريبة أخبرني والدي العلامة قدّس الله روحه عن السيد حسين بن حيدر الكركي قال: حدّثنا المولي الجليل تاج الدين حسن الأصفهاني الفلاورجاني قال: حدّثنا المولي المحقق خواجة جمال الدين محمود السلماني قال: حدّثنا مولانا جلال الدين محمد بن أسعد الدواني.

وعن السيد حسين، عن السيد الفقيه السعيد شاه أبو الولي ابن شاه محمود الأنجو الحسني الشيرازي، عن خواجة جمال الدين محمود، عن المحقّق الدواني.

وعن السيد حسين، عن المولي الكامل ميرزا تاج الدين حسين بن شمس الدين محمد الصاعدي، عن الشيخ منصور الشهير براستگو شارح تهذيب الأصول، عن واحد، عن المحقق الدواني قال: أخبرني مشافهة السيد الإمام صفي الدين بن عبد الرحمان الحسيني الإيجي حديث الجنّ عن رسول الله صلي الله عليه وآله: «من تزيّي بغير زيّه فقتل فلا قود له ولا دية».

أقول: وأخبرني والدي رحمه الله عن شيخه شيخ الإسلام والمسلمين بهاء الملة و الحق والدين محمد العاملي قدس الله روحه عن بعض تلامذة المحقق الدواني عنه أنه قال:

كنّا مع السيد صفي الدين في بعض الأسفار، فذهب إلي الخلاء، فأبطأ عنّا زماناً طويلاً، ثمّ أتانا وأخبر أنّه لمّا جلس لقضاء الحاجة ظهرت له حية عظيمة فقتلها، فثارت غبرة عظيمة وظهرت له من بينها أشخاص من الجنّ، فأخذوه وذهبوا به إلي أميرهم وكان كافراً، وادعوا عليّ أنه قتل منّا رجلاً. فسئلني عن ديني؛ فأخبرته أنّي علي دين الإسلام، فقال: اذهبوا به إلي حاكم المسلمين.

فأتوا به إلي رجل شايب وقع حاجباه علي عينيه، فاستعدوا علي عنده، فسألني عمّا يدعون عليّ، فقلت: إنّي لم أقتل رجلاً وإنما قتلت حية ظهرت لي مخافة علي نفسي. فقال: خلّوا عنه، فإني سمعت رسول الله قال: من تزيّي بغير زيّه فدمه هدر.

فجاؤوا بي إلي المكان الذي أخذوني منه، وتركوني وذهبوا عني.

ص: 158





قال أبي: كان شيخنا البهائي رحمه الله يقول: هذا حديث عالي السند، أرويه عن النبي صلي الله عليه وآله بإسناد رباعي».(1)

سيد حسين كركى از شاگردان شيخ بهائى و مدّت چهل سال ملازم او بوده است.

وى در اين باره مى نويسد:

«كان أفضل أهل زمانه، بل كان متفرداً بمعرفة بعض العلوم الذي لم يحم حوله أحد من أهل زمانه ولا قبله، علي ما أظنّ، من علماء العامة والخاصة. يميل إلي التصوّف كثيراً، وكان منصفاً في البحث.

كنت في خدمته منذ أربعين سنة في الحضر والسفر، وكان له معي محبة وصداقة عظيمة. سافرت معه إلي زيارة الأئمة بالعراق عليهم السلام، فقرأت عليه في بغداد والكاظمين وفي النجف الأشرف وحائر الحسين ثم العسكريين كثيراً من الأحاديث، وأجازني في كلّ هذه الأماكن جميع كتب الحديث والفقه والتفسير وغيرها.

وكنت في خدمته في زيارة الرضا عليه السلام في السفر الذي توجّه النوّاب الأعلي خلّد الله ملكه أبداً ماشياً حافياً من اصفهان إلي زيارته، عليه الصلاة والسلام، فقرأت عليه هناك تفسير الفاتحة من تفسيره المسمّي بالعروة الوثقي وشرحه علي دعاء الصباح والهلال من الصحيفة السجادية. ثمّ توجّهنا إلي بلدة هراة التي كانت سابقاً هو ووالده فيها شيخ الإسلام. ثمّ رجعنا إلي المشهد المقدس، ومن هناك توجّهنا إلي اصفهان، إلي أن نحل وتوفّي قدّس الله روحه في اصفهان في شهر شوّال في سنة ألف وثلاثين وقت رجوعنا من زيارة بيت الله الحرام، ثمّ نقل إلي المشهد الرضوي، علي مشرّفه الصلاة والسلام، ودفن هناك في بيته قريب الحضرة المقدسة، وقبره هناك مشهور، يزوره الخاصة والعامة».(2)

مشايخ روايت سيد حسين كركى:

ص: 159





1- . بحار الأنوار ج 107 ص 122-123.

2- . تكملة أمل الآمل ج 1 ص 343-344.




1. الشيخ نجيب الدين بن محمّد بن مكّي بن عيسي بن الحسن العاملي.

عن أبيه، عن جدّه، عن الشيخ إبراهيم الميسي، عن والده الجليل الشيخ علي بن عبدالعالي الميسي أستاد الشهيد الثاني نوّر الله مراقدهم...

2. الشيخ نورالدين محمد بن حبيب الله.

عن السيد النجيب النسيب الفاضل السيد محمد مهدي، عن والده الحسيب الكامل الباذل البارع السيد محسن الرضوي المشهدي، عن الشيخ الجليل الفاضل [الأجلّ الأكمل الأفضل](1) العلامة محمد بن علي بن ابراهيم بن جمهور الأحسائي...

3. السيد الحسيب الفاضل شجاع الدين محمود بن علي المازندراني.

أنجب نجباء اصبهان، قدّس الله لطيفه، عن جماعة، منهم: الشيخ حسين بن عبد الحميد، والمولي كريم الدين الشيرازي، رحمة الله عليهما، عن الشيخ المدقق المتبحّر ابراهيم بن سليمان القطيفي، والمولي المحقّق مولانا محمود الجابلقي، والسيد السند الأمير عبد الحيّ الاسترآبادي، روّح الله أرواحهم، جميعاً عن برهان المحققين الشيخ نورالدين علي، مروّج المذهب، قدّس سرّه.(2)

4. المولي الباذل الحسيب ميرزا تاج الدين [حسين] الصاعدي.

عن جماعة من الأفاضل: عن الشيخ منصور الشهير براستگوي، شارح تهذيب الأصول، عن الشيخ شرف الدين عبدالمهيمن، عن والده الشيخ معين الدين جنيد، عن جدّه و سميّه، عن الشيخ الفاضل البارع فخرالدين محمد، عن والده العلامة آية الله في العالمين جمال الملة والدين الحسن بن يوسف بن المطهّر الحلّي، قدّس الله أرواحهم.(3)

سيد حسين از قريب به چهل تن از مشايخ بلاد نقل حديث نموده است.

ص: 160





1- . إجازات الحديث ص 226.

2- . إجازات الحديث ص 416-417 (اجازه به محمد فاضل مشهدى).

3- . همان ص 522.




در مجلد اجازات بحار الأنوار چنين آمده است: صورة رواية السيد حسين بن حيدر الحسيني الكركي عن جماعة من أفاضل عصره عن مشايخهم:

[1] حدّثني السيد السند العلامة، صدر أفاضل العلماء، الأمير أبو الولي بن شاه محمود الأنجو الحسيني الشيرازي، أدام تعالي أيامه، وأبقاه إلي ظهور صاحب الأمر صلوات الله عليه، صباح يوم الاثنين ثالث شهر جمادي الأولي سنة ألف وخمس، تجاه ضريح المعصومة صلوات الله عليها وعلي آبائها الطاهرين، في بلدة قم، عن السيد السند الجليل الأمير صفي الدين محمد ابن السيد العلامة السيد جمال الدين الاسترآبادي، صاحب شرح تهذيب الأصول، عن قطب المحققين وقدوة المدققين، خاتم المجتهدين، الشيخ علي بن عبد العالي الكركي قدّس الله روحه...

[2] وحدّثني بكاشان يوم الثلثا عاشر جمادي الأولي سنة ألف وخمس، المولي الجليل النبيل، ضياء الملة والدين، محمد بن محمود القاشاني، إجازة لفظاً بجميع كتاب تهذيب الأحكام عن المولي الفاضل المتهجد الورع التقي البدل المولي أحمد الأردبيلي، عن السيد السند السيد علي بن الصائغ العاملي، قدس الله أرواحهم، عن الشهيد الثاني، نوّر الله ضريحه.

[3] وحدّثني أيضاً إجازة المولي المحقق الفقيه النبيه مولانا شاه مرتضي القاشاني في التاريخ المذكور، بأحاديث أصحابنا خصوصاً الأربعين المنسوب إلي الشهيد، عن مولانا فتح الله القاشاني، عن الحافظ الزواري، عن الشيخ المحقق الشيخ علي بن عبدالعالي الكركي. وعنه عن المولي ضياء الدين محمد المذكور التهذيب بالطريق المذكور...

[4] وحدّثني الشيخ بهاء الملة والدين، سلّمه الله تعالي، بحديث الجبن والجوز المسلسل، وألقمني منهما لقمة في يوم الخميس أواخر شهر ربيع الثاني سنة ألف وعشر في قرية حوالي سمنان، وسمعت بقراءة بعض الإخوان لديه في بلدة سمنان فصل الزايادات من آخر أحكام الموتي من كتاب تهذيب الحديث في التاريخ. انتهي كلام السيد حسين بن حيدر الحسيني الكركي المذكور.

ص: 161





وهو يروي عن جماعة كثيرة جداً عن مشايخ غفيرة جليلة أيضاً...

فصّل رحمه الله طرقه إليهم، فقال:

أمّا السيد نورالدين النسّابة، فقد روي عن جمع، منهم: شيخنا الشيخ عبد العالي، والسيد السند الأمير محمد مهدي، عن والده [السيد محسن الرضوي المشهدي]، عن الشيخ محمد بن جمهور [الأحساوي صاحب غوالي اللآلي] بجميع رواياته ومصنفاته.

وأمّا السيد شجاع الدين [محمود بن علي الحسيني المازندراني](1) فيروي عن جماعة،

ص: 162





1- . «سيد اجل اعظم و اكرم، جامع علوم، قامع رسوم، علامة العلمائى، فهامة الفضلايى، قدوة السادات والاهالى، زبدة الأبكار والأعالى، صاحب دين و دنيا، شجاع ميدان فضل و كاردانى، امير شجاع الدين محمود صفاهانى. وى پسر خليفه سلطان بن خليفه اسد الله گلبارى است كه از اعاظم سادات و علماى صفاهان بود. الحق مستجمع رسوم و فضايل نفسانى، مستحضر علوم و شمايل انسانى شده. ذاتى بود به فنون كمالات و اقسام حالات لاهوتى آراسته، و از جميع رذايل و خصايل ناسوتى پيراسته. دستگاه فضلش بسيار رفيع، و پايه معانيش به غايت بديع. فضلاى نامى گرامى از خدمت او كسب كمال نموده، به درجات حال ترقى فرموده اند. بنده گاهى به مدرس وى حاضر مى شدم. الحق مردى با انصاف و نيك اوصاف است. بحرى عميق ژرف و محيطى عظيم شگرف بود. در خدمت وى اكثر اشعار استادان طرح مى شد و شعرا در آن فكر مى كردند... آن ملاذ اكابر و اصاغر معاذ اعالى و ادانى از فحول علماى زمان و اعجوبه فضلاى دوران بود. مالك فضل و كمال صاحب عز و جلال آمده هميشه علماى انام و فضلاى كرام در خدمت او به دولت استفاده اشتغال داشتند. از تلامذه ايشان جمعى بزرگوار اكنون در عرصه ظهورند، چون مولانا سلطان حسين ندوشنى. و مير رفيع الدين محمد كه ارشد سادات و اماجد عراق است، و ولدش به شرف دامادى عباس پادشاه مشرف گرديده، خود ولد رشيد صلبى اوست. در تاريخ وفات او بنده گفته و يافته بودم اين قطعه را: عرفات العاشقين، ج 3، ص 1999 2000. شد شجاعى از صف دانش كه بود فخر امت همچو خاتم بر رسل پيشوا طبعش بر ارباب فطن رهنما علمش به اصحاب رسل بر سرير دل خلافت يافته روح قدسش در دقايق گفته قل چون سليمان خاتم علمش به كف ديو نفس خويشتن را كرده غل نهى او مى كرد در اجراى شرع انفكاك هستى مستى ز مل چون درين ناسوت هستى پرزند آن هماى روح غير از دام دل كرد تاريخش شكار انداز فكر باز لاهوت آشيان علم كل 1004.




منهم: الشيخ حسين بن عبد الحميد، و مولانا كريم الدين الشيرازي، عن الشيخ إبراهيم بن سليمان القطيفي، و المولي المحقق مولانا محمود الجابلقي، عن الشيخ علي بن عبدالعالي، وكذلك عن السيد عبدالحي الاسترآبادي، عن علي بن عبدالعالي.

وأمّا السيد حيدر الحسيني، فإنه يروي عن الشيخ حسين بن عبد الصمد.

وأمّا الشيخ محمد بن أحمد الاردكاني، عن جماعة، منهم: الشيخ عبدالعالي، والسيد علي الصائغ، والسيد علي بن أبي الحسن، والشيخ حسين بن روح، جميعاً عن الشهيد الثاني.

وأمّا الشيخ أبومحمد الشهير بأبي يزيد البسطامي، يروي عن الشيخ حسين بن عبدالصمد، والشهيد الثالث مولانا عبد الله بن محمود الشوشتري.

وأمّا الشاه مرتضي القاشي، فهو يروي عن الحافظ الزواري، عن الشيخ عبيد بن الشيخ علي بن عبدالعالي.

وأمّا ميرزا تاج الدين حسين [الصاعدي]،(1) فهو يروي عن جماعة: عن السيد حسين

ص: 163





1- . «نسبش به خواجه ركن الدين مسعود صاعد مى رسد كه ممدوح كمال الدين اسماعيل بوده و به اين مناسبت صاعد تخلص مى كند... اگرچه صفاهانى مولد است ليكن در دارالموحدين شيراز نشو و نما يافته و به خوى و سيرت آنجا برآمده، مردى است نيك نفس، شريف نهاد، طاهر نسب، درويش مشرب، كه به وفور فضل مهتدى شده، و به جواهر حلم متحلّى گشته، و در انواع علوم نصاب كامل حاصل كرده، چنانچه در اقسام علوم، مؤلفات عربى و فارسى تصنيف نموده، از آن جمله رساله اى است فارسى كه... مشتمل است بر چندين دليل كه منتج و مفيد ثبات و دوام دولت و سلطنت خاقان غفران پناه تا زمان حضرت صاحب الامر صلوات الله عليه و فى الواقع آن نسخه گرامى به بدايع عبارات و غرايب استعارات آراسته، و از شوايب عيب و منقصت پيراسته، و بى شائبه اغراق و مبالغه كثرت، وقوف آن حضرت در فنّ فقه و احاديث و صنعت انشاء و تأليف به مرتبه اى رسيده كه قلم و زبان از تبيين آن به عجز و قصور اعتراف دارد، و كمال بلاغت آن فلك ارشاد، در تحرير حكايات و تقرير روايات و نصيحت عباد عالم و هدايت اولاد آدم، درجه اى دارد كه بنان بيان فصحا توضيح و توشيح آن را از جمله مشكلات مى شمارند، و سال هاست كه در دارالسلطنه مذكور مضمون كلمه «التعظيم لأمر الله والشفقة علي خلق الله» را منظور نظر داشته، همواره تخم موعظت و نصيحت در زمين دل سكنه آنجا مى كارد، و خلايق را بر زهد و طاعت ترغيب و تحريص مى دارد، و به خلاف واعظان ديگر، هرگز به سخنان درشت، خاطر هيچ آفريده اى نمى آزارد؛ ولهذا خواص و عوام را به دريافت صحبت وى ميل تمام است، و اقاصى و ادانى را به استماع سخنانش رغبت ما لا كلام. و در خلال اين احوال، گاهى به نظم اشعار اشتغال مى فرمايد و غزليات پركار و ابيات هموار بر لوح بيان مى نگارد. خلاصة الاشعار وزبدة الافكار (بخش اصفهان) ص 280 281. در حاشيه كتاب آمده: در سنه الف هجريه در صفاهان به اجل موعود رسيد و يكى از مستعدان تاريخ وى را تنظيم كرده در اين سال داخل اين نسخه خير مآل كرده: چون واعظ پاك صاعدى رفت به خاك گم شد طرق صاحب تاج لولاك اما خوشدل شدم كه بى زحمت فكر شد از پى تاريخ رقم واعظ پاك




بن حسن، والشيخ حسين بن عبد الصمد، والشهيد الثالث مولانا عبد الله، والشيخ منصور الراستگوي شارح تهذيب الأصول، والشيخ منصور يروي عن الشيخ شرف الدين عبد المهيمن، عن والده الشيخ معين الدين جنيد، عن جدّه وسميّه، عن الشيخ المحقّق فخرالدين محمد ابن العلامة الحلي.

وأما مولانا معاني التبريزي، فهو يروي عن الشيخ حسين بن عبد الصمد والشيخ عبد العالي.

وأما السيد رحمة الله بن عبد الله [بن فغان الإمامي] النجفي،(1) فإني أروي عنه جميع مصنّفاته و مرويّات أصحابنا، وهو يروي عن الشهيد الثاني.

وأما مولانا غياث الدين علي، فإني أروي منه بالإجازة جميع مروياته، عن الشهيد

ص: 164





1- . «مير رحمة الله پيشنماز از سادات نجف اشرف و فضلاء عصر بود. در درگاه معلّى منصب پيشنمازى داشت. مورد شفقت شاهانه، و مشمول اعزاز و احترام خسروانه بود. به غايت متّقى و پرهيزگار، شعر عربى را بسيار خوب مى گفت، در علم فقه و تفسير و حديث مرتبه عالى داشت. شاگرد بى واسطه مجتهد مغفور شيخ زين الدين عليه الرحمة بود، و اكثر اوقات شريفش صرف درس و بحث مى شد و از افاده خالى نبود». عالم آراى عباسى ج 1 ص 146. ور. ك: تكملة طبقات أعلام الشيعة ص 316.




الثالث... وأروي أربعين الحديث الذي ألّفه السيد جمال الدين ابن المحدّث، عن الشيخ نورالدين النسّابة، عن ولد الجامع، عن المصنف.

وأروي الرسالة الجعفرية بالقراءة علي الشيخ عبدالعلي بن أحمد بن كليب النجفي، وهو يروي عن مصنّفه.

وأروي بالأصالة عن القاضي صفي الدين محمد بن علي الزواري، عن المصنّف.

وعن الشيخ الواعظ أبي البركات الواعظ الأصفهاني، عن المصنّف.

وأروي المنسك الكبير للشهيد الثاني عن محمد بن علية الجناني، عن الشهيد الثاني.

وأروي شرح تهذيب الأصول للسيد الجليل السيد حسن العميدي النجفي، عن مولانا محمد الطالقاني، عن المصنف.

وأروي شرح التهذيب تصنيف الشيخ الجليل الشيخ عبدالنبي مع ساير مصنفاته، عن الشيخ الجليل الشيخ عبد الله بن قنديل شيخ الاسلام...

وحبيب الله بن علي الطوسي، قرأ علي والده وعلي شيخنا الشيخ عبد العالي، وعلي المولي المحقّق مولانا أبي الحسن مولانا أحمد القاييني خصوصاً مصنفاته.

وقرأت عليه روض الجنان وأجازني جميع مصنفات المولي المذكور، وجمع مروياته، عن والده وعن شيخنا الشيخ عبد العالي».(1)

صورة إجازة الشيخ نجيب الدين علي ابن محمد بن مكي بن عيسي بن الحسن بن عيسي العاملي للسيد عزالدين حسين بن حيدر الحسيني الكركي المذكور:

«بسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله أهل الكبرياء والكرم، وصلي الله علي سيدنا محمد النبي وآله وسلم، وبعد، فقد أمرني السيد الحسيب النسيب العريق الأصيل الجليل النبيل، الحاوي محاسن الأخلاق والشيم، سلالة خير الخلق من بني آدم، سيدنا الاجل الأوحد، الكامل الأمجد الأفضل المعتمد، شرف العترة النبوية، جمال الأسوة العلوية، والمترقّي بعلي

ص: 165





1- . بحار الأنوار ج 106 ص 168-176.




همته عن حضيض التقليد، السامي بصحيح فكرته وسليم فطرته إلي الحالة التي ليس عليها مزيد، مولانا السيد الكبير الأعظم، عزّ الملة والدنيا والدين، الحسين ابن السيد السعيد المرحوم المغفور حيدر الكركي الحسيني، أدام الله سبحانه تعالي إفضاله، وكثر في العلماء أمثاله، وأكمل له سعادة الدنيا بسعادة الآخرة، بمحمد وعترته الطاهرة، أن أجيز له ما يجوز لي روايته، مع اعترافي بالقصور والتقصير عن الدخول في أمثال هذا الأمر الخطير، إلا أنه لمّا كان واجب إجابته يمنع من ارتكاب مخالفته، قابلته بالسمع والطاعة؛ لأنه في اللزوم كفرض من الاستطاعة. وأجزت له، أدام الله أيامه، وأعلي في الدارين مقامه، أن يروي عنّي كلّ ما يجوز لي روايته، عنّي، عن الشيخ الأجل الأوحد جمال الملة والحق والدين، أبي منصور الحسن، مصنّف الإجازة التي أوّلها في باطن الورقة، بطرقه المثبتة فيها أدام الله أيامه، وعن السيد الجليل الأمجد شمس الملة والدين محمد بن أبي الحسن الحسيني الموسوي، قدس الله روحه، بطرق الإجازة المذكورة؛ لاشتراكهما فيها.

وعنّي عن أبي، عن أبيه، عن الشيخ إبراهيم الميسي، عن أبيه الشيخ علي بطرقه.

وعنّي عن أبي، عن أبيه، عن الشيخ أحمد بن محمد بن خاتون بطرقه.

وعنّي عن أبي، عن جدّي لأمّي الشيخ الأوحد محيي الدين الميسي، عن الشيخ علي بن عبدالعالي الميسي بطرقه.

وعنّي عن أبي، عن السيد العابد نورالدين عبدالحميد الكركي، عن الشهيد الثاني، لكن لا يحضرني الآن صورة هذه الإجازة من عموم أو خصوص، فليرو ذلك كذلك.

وكتب العبد الجاني علي نجيب الدين بن محمد بن مكي بن عيسي بن حسن بن عيسي العاملي، سامحه الله، في آخر نهار الخميس ثامن عشر محرم الحرام، عام عشرة بعد الألف من الهجرة».(1)

صورة إجازة السيد الامير حيدر بن السيد علاء الدين بن علي بن الحسن الحسيني

ص: 166





1- . بحار الأنوار ج 106 ص 162-164.




البيروي قدّس الله سرّه للسيد الجليل الامير السيد حسين المجتهد ابن السيد حيدر الحسيني الكركي المذكور رحمه الله.

«الحمد لله علي نعمه وإفضاله، والصلاة والسلام علي سيدنا محمد وآله.

وبعد، فقد صدر الأمر من الأخ في الله المحبوب لوجه الله، المولي الجليل، والسيد النبيل، الحسيب النجيب النسيب، الجامع بين مكارم الأخلاق وطيب الأعراق، الحاوي بين صفاء الذات وجميل الصفات، السيد الفاضل العالم العامل، إلي كلّ خير راغب، خلاصة آل أبي طالب، أبي عبد الله كمال الدين حسين ابن السيد الأجلّ الورع التقي الزكي السيد حيدر الحسيني الكركي العاملي، عامله الله وإيانا بلطفه في الدنيا والآخرة، بإجازة متضمنة لكتب وروايات أصحابنا الإمامية، رضوان الله عليهم، من هذا العبد الضعيف المحتاج إلي عفو الله الغني حيدر بن علاء الدين بن علي بن حسن الحسني الحسيني البيروي، عفي الله عنه، له أدام الله تأييده.

فأجزت للسيد المشار إليه جميع ما تضمّنته الإجازة التي أجازها الشيخ الإمام العلامة، محيي ما درس من سنن المرسلين، فقيه أهل البيت الطاهرين، صلوات الله عليهم أجمعين، الشهيد الثاني زين الدنيا والدين ابن علي بن أحمد العاملي، رضي الله عنه وأرضاه، للشيخ الإمام الزاهد العابد العالم العامل، زبدة فضلاء الأنام وخلاصة الفقهاء العظام، فقيه أهل البيت عليهم السلام، عضد الإسلام والمسلمين، عزّ الدنيا والدين، حسين ابن الشيخ العالم العامل خلاصة الأخيار، وزين الأبرار الشيخ عبدالصمد ابن الشيخ الإمام شمس الدين محمد الجباعي الحارثي الهمداني، رضي الله عنهم وأرضاهم، فإنها إجازة مباركة كثيرة الجدوي، مشتملة علي المهمّ من كتب الأصحاب وأكثر علماء الإسلام، من الحديث والتفسير والفقه اللغة.

فليرو ذلك عنّي عن شيخي المذكور الصمداني الهمداني الحارثي، رضي الله عنه

ص: 167





وأرضاه، وجزاه عنّي وعن الإسلام أفضل جزاء المحسنين، شارطاً عليه الأخذ بالاحتياط واتباع ما هو المقرّر عند أهل الرواية والدراية من الاشتراط».(1)

صورة إجازة الشيخ أبي محمد بن عناية الله الشهير ببايزيد البسطامي الثاني المعاصر للشيخ البهائي للسيد حسين بن السيد حيدر الكركي المذكور:

«الحمد لله الذي أسلكنا سبيل الهدي، ووفقنا للميز بين طريق الصواب والخطأ، والصلاة والسلام علي محمد المصطفي، وأهل بيته وعترته مصابيح الدجي.

أمّا بعد، فقد طلب منّي السيد الأجلّ الأفضل الأورع، زبدة أولاد سيد المرسلين، خلاصة أحفاد خير النبيين، السيد حسين بن السيد حيدر الكركي، أبقاء الله تعالي، ووفّقه لمرضاته، إجارة رواية ما صحّ لي روايته من الأحاديث المروية عن النبي صلي الله عليه وآله وسلم والأئمة المعصومين، التي جمعها أصحابنا، رضوان الله عليهم، من الكتب المعتبرة، بالطرق المعروفة. فاستخرت الله تعالي وأجزت له لفظاً ورواية وكتابة رواية ما رويتها من ذلك، لا سيّما عن الفقيه الجليل النبيه الشهيد الثالث، تغمّده الله بغفرانه، مولانا عبد الله بن محمود الشوشتري.

وعن الشيخ الأجل الأفقه الأورع، أسكنه الله أعلي غرف جنانه، الشيخ حسين بن عبدالصمد الحارثي، وغيرهما من العلماء الموثوق بهم، بالطرق المحفوظة عند السيد المشار إليه علي التفصيل إلي العلماء المصنفين، للكتب المعمولة في الحديث، لا سيما الأصول الأربعة: التهذيب، والاستبصار، وكتاب الكافي، ومن لا يحضره الفقيه.

وكذلك أجزت له رواية ما ألّفه وصنّفه هذا الضعيف، مثل كتاب معارج التحقيق في الفقه، وكتاب الإنصاف في معرفة الأسلاف، فيما يتعلق بمبحث الإمامة، وغيرهما.

فليرو جميع ذلك كيف شاء محتاطاً مراعياً للشرايط المحفوظة في الأصول، والمرجوّ أن يذكرني في صالح دعواته، ويخطرني بالبال في بعض خلواته.

ص: 168





1- . بحار الأنوار ج 106 ص 164-166.




وكتب هذه الكلمات بيده الجانية علي طريق الاستعجال في وقت الترحال، العبد الأقلّ أبومحمد بن عناية الله الشهير ببايزيد البسطامي، عفي الله عنهما في تاريخ أواسط شهر محرم الحرام سنة ألف وأربع».(1)

برخى از مجازان از سيد حسين بن حيدر عبارتند از:

1. مير محمد باقر داماد.

2. ملا محمد باقر سبزوارى.

3. احمد بن حسين اصفهانى. وى كتاب من لا يحضره الفقيه را نزد سيد خوانده و در سال 1040 ق از او مجاز گشته است. صورة الإجازة:

«قد بلغ إلي هنا قراءة وتصحيحاً وبحثاً، وفّقه الله تعالي، المولي الفاضل العالم الصالح الفالح مولانا أحمد بن المرحوم المبرور العارج إلي رحمة الله تعالي الحسين الاصفهاني، وقد أجزت له، أدامه الله تعالي، روايته هذا الكتاب وغيره... بطرقي المقرّرة في مظانّها، وهي كثيرة، ذكرنا معظمها في إجازة طويلة، وهو مختار في رواية جميعها، بشرط صحّتها لمن شاء وأحبّ ممّن له أهلية ذلك، والتمست منه عدم نسيان المخلص من صوالح الدعوات في مظان الإجابات، كما أنا من الداعين له في أدبار الصلوات وعقيب المفروضات. وكتب بيده الجانية أخوه في الله الحسين بن حيدر الكركي الحسيني العاملي، عامله الله بلطفه الخفي، بالنبي والوصي وآلهما وذريتهما الأبرار، في تاريخ 18 ربيع الأول 1040».(2)

4. نصيرالدين محمد، كتب السيد في آخر نسخة من كتابه إشراق الحق إجازة له، ووصفه فيها بالمولي الفاضل المحقّق الأولي الكامل المدقّق، صاحب الفهم الوقاد والطبع النقاد، الأخ في الله والمحبوب لوجه الله، مولانا نصير الدين محمد، سلّمه الله تعالي.(3)

ص: 169





1- . بحار الأنوار ج 106 ص 166-168.

2- . طبقات أعلام الشيعة ج 5 ص 15-16.

3- . همان ص 616.




صورة إجازة بعض الفضلاء من تلامذة الشيخ البهائي وأمثاله، ولعلّه الامير السيد حسين المجتهد المذكور، للامير جلال الدين بن الامير المرتضي تاج الدين:

«الحمد لله والصلاة والسلام علي عباده الذين اصطفي، خصوصاً علي سيدنا محمد المصطفي، وآله أولي السبق والفضل والصفا، صلاة وسلاماً دائمين بدوام المروة والصفا.

وبعد، فقد قرأ علي هذا الكتاب قراءة فهم وتدقيق وإيقان وتحقيق، المولي السيد المرتضي الأجلّ العالم العامل الفاضل الكامل الناسك المتورّع الحسيب النسيب المحقّق المدقّق، شارح الأحاديث المصطفوية، ناقد الأخبار النبوية، والأخلاق السنية الرضية، والأفعال الحميدة المرضية، جامع الفضائل والمناقب، و مجمع المآثر والمناصب، جلال الملة والحق والدين، ابن المرتضي الأعظم المجتبي الأكرم الأعلم الأفخم المفيد ابن الأمجد الأقدم، مهبط الأنوار القدسية، مجمع صفات الملكية والانسية، ذو المكرمات والمفاخر، والسجايا العلية والماثر، سلطان المفسرين والمذكرين، ناصح أعاظم الملوك والسلاطين، كهف الضعفاء والمساكين، راحة البرية أجمعين.

هو البحر من أيّ النواحي أتيته *** فلجته المعروف والجود ساحله

تعود بسط الكف حتي لو أنه *** أراد انقباضا لم تطعه أنامله

تاج الملة والحق والدين، نقاوة أولاد خاتم النبيين، وصفوة ذرية الأئمة المعصومين، أدام الله تعالي ظلاله، وأبّد جلاله. وأجزت له، أيّده الله تعالي، أن يروي ما يصحّ عنده من مسموعاتي ومروياتي ومجازاتي ومناولاتي ومؤلفاتي، بالشرايط المعتبرة عند أهل هذا الشأن، كثّرهم الله في جميع الأزمان، والمرجوّ من كرمه أن يذكرني في صالح دعواته وأوقات خلواته.

شيخنا العلامة الفهامة بهاء الملة والحق والدين محمد، أدامه الله تعالي، قد أجازني كل ما اشتمل عليه كتاب من لا يحضره الفقيه أن أروي عنه مناولة بطرقه المقرّرة، في الكاظمين، عليهما وعلي آبائهما الصلاة والسلام، في ظهر يوم السبت سادس عشر شهر جمادي الأولي سنة ألف وثلاث هجرية. وأجازني، دام ظله البهي، داخل القبة المقدسة في

ص: 170





الكاظمين، تجاه ضريحي الإمامين المعصومين، أبي إبراهيم موسي بن جعفر، وأبي جعفر الثاني محمد بن علي الجواد، صلوات الله عليهما وعلي آبائهما الطاهرين، رواية كلّ كتاب عيون أخبار الرضا صلوات الله عليه، ليلة الجمعة السابع من شهر جمادي الثانية سنة ألف وثلاث.

وأجازني المولي الجليل مولانا معاني التبريزي، سلّمه الله تعالي، جميع مروياته ومجازاته ومقرواته من الحديث والفقه ومصنفات أصحابنا، عند ضريح مقدس مولاي الحسين بن علي بن أبي طالب عليه السلام، يوم الاثنين غرّة شهر رجب المرجّب سنة ألف وثلاث، عن الشيخين الجليلين الفاضلين العالمين العاملين، شيخنا المحقق الشيخ عبدالعالي والشيخ الفقيه الشيخ حسين بن عبد الصمد، طاب ثراهما، بطرقهما المقرّرة في مظانها. وللضعيف روايات وإجازات غير ما ذكر من مشايخ مكة والمدينة والقدس والشام ومصر والعراق وغير ذلك مما يطول ذكرها.

وأجزت للمستجيز المذكور، أدام الله أيامه، وأعطاه مقاصده ومرامه، لفظاً وكتبه كما هو دأب مشايخنا قدس الله أسرارهم، والشرايط المعينة عند أئمة هذا الفنّ لا بدّ من رعايتها، والله الموفّق والمعين.

أكابرنا شيوخ العلم حازوا *** علوم الدين فاغتنموا وفازوا

أجازوا لي رواية ما رووه *** فها أنا ذا أجزت كما أجازوا

والمأمول من لطفه أن لا ينساني من خاطره الشريف، ويذكرني في دعواته وأوقات صلواته، فإنّ دعاه مرجوّ إجابته، والمحه المجيز المعترف بذنبه، المغترف من بحار لطف ربه».(1)

ومن تصانيفه: إشراق الحقّ من مطلع الصدق في جواز تسمية الحجة عليه السلام. فرغ منه في 23 شهر رمضان سنة 1020 وكتب بخطه إجازة لتلميذه القاريء عليه

ص: 171





1- . بحار الأنوار ج 107 ص 11-13.




الكتاب، والنسخة عند المشكاة كما في فهرسها (529 3:525).

تصویر





پايان شرح نجاة العباد استرآبادى به خط كركى، نسخه كتابخانه مرعشى

ص: 172





«كانت وفاته رحمه الله تعالي في اصفهان في يوم الأربعاء عاشر ربيع الأول من شهور سنة الف وإحدي وأربعين».(1)

نواده اش: حسين بن مظفر على بن حسين بن حيدر نسخه اى از عدّة الداعى را در سال 1081 ق. كتابت كرده است.(2)


15. ظهيرالدين إبراهيم حسنى همدانى

مولانا محمد تقى در اجازات خود به روايت از او اشاره نكرده، امّا علامه مجلسى در اجازات خود به آن تصريح نموده و مى نويسد:

«ومنها: ما أخبرني به والدي رحمه الله، عن السيد المدقّق النحرير المبرّز في فنون العلوم، ظهير الدين إبراهيم بن الحسين الحسني الهمداني، حشره الله مع آبائه الطاهرين،

عن شيخه الجليل محمد بن أحمد بن نعمة الله بن خاتون العاملي،

عن والده المحقق شهاب الدين أحمد، وجدّه العلامة الشيخ نعمة الله،

عن عمدة الفقهاء والمحدثين الشيخ نورالدين علي بن عبدالعالي الكركي».(3)

«وعن والدي وجماعة من الأفاضل، عن السيد الحسيب النجيب المدقق الفاضل ظهيرالدين ابراهيم بن الحسين الحسني الهمداني قدّس سرّه...».(4)

در بحارالأنوار نيز مى نويسد:

«فائدة في إيراد بعض أسانيدنا، فأقول: أخبرني والدي قدّس الله روحه، عن السيد المدقّق الفاضل ظهيرالدين إبراهيم بن الحسين الحسني الهمداني، عن شيخه الجليل محمد بن أحمد بن نعمة الله بن خاتون العاملي، عن والده المحقق شهاب الدين أحمد و جدّه

ص: 173






1- . طبقات أعلام الشيعة ج 5 ص 181 182.

2- . فهرست مرعشى ج 2 ص 38.

3- . إجازات الحديث، ص 168 (اجازه به مولانا رفيع الدين محمد جيلى).

4- . همان ص 416 (اجازه به محمد فاضل مشهدى).




العلامة الشيخ نعمة الله، عن عمدة الفقهاء والمحدثين الشيخ نورالدين علي بن عبد العالي الكركي، رضي الله عنهم، إلي آخر أسانيده».(1)

«إبراهيم بن قوام الدين حسين بن سيد عطاء الله الحسني الحسيني الهمداني.

قدوة المحقّقين، سيد الحكماء المتألّهين والمتكلّمين. أمره في علوّ قدره وعظم شأنه وسموّ رتبته أشهر من أن يذكر، وفوق ما يحوم حوله العبارة.

له مصنفات منها: حاشية علي الكشّاف و الشفاء و شرح الإشارات، وحاشية علي إثبات الواجب للفاضل الكامل الزكي مولانا جلال الدين الدواني، مشهورة متداولة.

وأخذ الحديث عن شيخ الإسلام والمسلمين، بهاءالملة والحق والدين، محمد العاملي، وأجاز الشيخ له أن يروي عنه جميع ما أخبر به والده وغيره من أشياخه، رضوان الله عليهم. مات رحمه الله تعالي سنة ألف وخمس وعشرين».(2)

«فاضل عالم معاصر لشيخنا البهائي، وكان يعترف له بالفضل، توفي سنة 1026».(3)

«نقل أنّ بين السيد وبين شيخنا البهائي من المؤاخاة والمصافاة ما يفوق الوصف.

وكان الشيخ البهائي يمدح هذا السيد، ويصف علمه وفضله، ويرجّحه علي السيد الداماد المعاصر لهما».(4)

ذكره السيد علي بن ميرزا أحمد في سلافة العصر وقال:

«أخبرني غير واحد أن سلطان العجم الشاه عباس قصد يوما زيارة الشيخ بهاء الدين محمد فرأي بين يديه من الكتب ما ينوف علي الألوف، فقال له السلطان: هل في العالم عالم يحفظ جميع ما في هذه الكتب؟ فقال: لا، وإن يكن فهو الميرزا إبراهيم،

ص: 174





1- . بحار الأنوار، ج 107، ص 137.

2- . جامع الرواة ج 1 ص 30.

3- . أمل الآمل، ج 2 ص 9.

4- . رياض العلماء، ج 1 ص 10.




وناهيك بها شهادة بفضله، واعترافاً بسمو مقداره ونبله».

در عالم آراى عباسى مى نويسد:

«ميرزا ابراهيم همدانى از سادات طباطباء الحسينى است. پدرش در همدان منصب قضاء و تصدّى امور شرعيه داشت. و او مدّتى در خدمت ميرزا مخدوم اصفهانى تلمّذ مى نمود، و در دارالسلطنه قزوين در خدمت علامة العلمائى مير فخرالدين سماكى اشتهار داشت. اكتشاف علوم عقليه نموده، در حكميات ترقّى عظيمى كرد.

بعد از ارتحال شاه جنّت مكان در همدان منصب موروثى قضا داشت، اما خود كمتر متحمّل مشاغل امر قضا مى شد، نايبانش به قطع و فصل مرافعات مى پرداختند. و جناب ميرزا خلاصه اوقات شريف خود را صرف مطالعه و مباحثه كرده، جمعى كثير از طلبه علوم در حوزه درس او مستفيض مى شدند.

و در معقولات و حكميات، كتب و حواشى دقيق، مثل رساله اثبات واجب قديم و جديد و شرح شفاى شيخ ابوعلى و حاشيه شرح اشارات وغير ذلك دارد...

مجملاً سخنان او را [در] معقولات، علماء و فضلاء و دانشمندان آن روزگار، مصدّق مى داشتند. در سال ئيلان ئيل، مطابق ستّ و عشرين و الف كه از سفر گرجستان رخصت يافته، روانه همدان مى شد، در راه، مراحل زندگانيش طى شد».(1)

مير فانى كرمانى در تاريخ واقعه (علامة العلماء فى زمانه) ميرزا مى گويد:(2)

مرغ روح و روان ابراهيم *** كرد پرواز سوى باغ نعيم

آن نبى سيرت و ولى فطرت *** كه عديمش به دهر بود عديم

گفتمش سال فوت با دل ريش *** سدره باشد مقام ابراهيم

«صورة إجازة الشيخ الجليل محمد بن أحمد بن نعمة الله بن خاتون العاملي للسيد

ص: 175





1- . عالم آراى عباسى، ج 1 ص 150.

2- . همان ج 2 ص 914. مراد از دل ريش تحصيل عددهاست كه به تعميه، هزار و بيست و پنج است.




السند العلامة ظهير الدين ميرزا إبراهيم بن الحسين الحسني الهمداني:

«بسم الله الرحمن الرحيم، الحمد لوليه ومستحقه، والصلاة علي أشرف أنبيائه وخلقه، وآله الأئمة البررة، سالكي مناهجه وطرقه.

وبعد، فلمّا كان تكميل النفوس البشرية ومحضية خيرية الوجود في حاق حقيقة الحق وسريرة القضية الخفية ليس إلا بما يختصها من قرينيها العلمية والعملية وناهيك أيها الطالب لرقي أوج الكمالين ببلوغ مراتبها الثمان، ويا لها نعمة ربانية.

ثمّ لمّا منّ الله سبحانه وله الحمد بلطفه وكرمه علي عبده الجاني، معترفاً بقصوره وتقصيره علي أداء شكر قطرة من قمقام بحر جوده ونعمه في أشرف الأماكن والبقاع وأفضل الأرضين والأصقاع مكة المشرفة، أنعم الله بنيل بركاتها وعامل مجاوريها والعالمين باستجابة دعواتها بطائل نعمة الاجتماع علي أجمل الأحوال وأحمد الأوضاع، بالجناب الأرفع الجليل العالي، واللباب الأنفع النبيل الغالي، مبرز حكم الأحكام من لغز الأحكام بواضح البرهان، مغرز مطالب الحكماء والعلماء الأعلام بما يوشك أن لا تنال الأفهام أذكياء الأذهان، فأشكال تقريرات معارفه في الحقيقة بديهية الإنتاج، ونفحات بركات دواء معالمه لداء الجهل في الطريقة أنفع علاج، مخرج الحقايق بوقاد فكره من كنوز الدقايق، مهذب معاني قوالب المباني بنظره الثاقب علي أنهج أبهج الطرائق، سابق مسابق السباق في حلية الكمال بالإطلاق مستحق سبقها وقصب سبقها بالالتزام والاتفاق. سيدنا ومولانا وعزيزنا العلامة الفهامة الأثيل، سمي خليل الملك الجليل، ميرزا إبراهيم ذي الحسب المنيف، والنسب الباذخ الشريف، أدام الله ظله العالي محروساً بعين الصمدية عن صروف الليالي، ولا زالت بركات شرف محض خيرية وجوده في العالمين باقية، وأيادي فضله وجوده في طالبي مراتب الكمالين سارية، و نفع بيمن آثاره ونتايج أفكاره الطلاب، ونوّر بضياء معالمه وعوارفه حلل أفئدة الجاهلين من كلّ باب.

فلعمري لقد تشنف سمعي بمونق عباراته وتقريراته وأس أساس نفعي بغرائب نفايس توجيهاته وتحقيقاته، وما كنت أخال أنّ مثل هذا الزمان يسمح قرونته بمثل كمال هذا

ص: 176





الانسان. فلقد رأيته، وإن كنت معترفاً بقصوري عن إدراك لطيفة فضائله، جامعاً من العلوم الأدبية والحكمية والعقلية والسمعية ما تفخر به أواخر الزمان علي أوائله، فلله درّه ما أفضله! بل ولله درّ أبيه، وهيهات أن يسع مسطور طروس الكمال ما جمع فيه، ولقد آنس محبّه عبد الفقراء ومخلصه بلا مراء، تمام عام سبعة بعد ألف، فيا لله ما أسعد أيام رؤيته، وألذّ القول في خدمته! وناهيك به من إلف.

ورأيته دام ظله، وخرقت له العادة بطول البقاء، قطب فلك العليا، ولبّ أهلية المحبة والاصطفاء للإخاء، مركز دائرة الفضلاء والعلماء، وخريدة عقد ذوي الهمم العالية بلا مراء، أحببت أن أكون أيام مهلتي بل ودوام نقلتي داخلاً في ربقة إخاه واختصاصه، وأن أتشرّف بمحبته وإرادته ومودّته وإخلاصه، راجياً أن تهب علي نفحه من نفحات زاكيات دعواته، وأن لا ينسي المملوك المقصّر في خدمته من عطف لطفه وشفقاته.

وأن أجيزه معترفاً بأني لم أعدّ في طبقاته أن يعمل بما لعلّه يجده بحدسه الصائب وذوقه الثاقب علي نهج الصواب، مما ألّفه الخاطر الفاتر من قيد أو حاشية أو كتاب، وكذلك بما ألّفه الفضلاء والفقهاء الإماميون، بل كلّ ما جمع وصنّفه علماء الاسلام المؤالفون والمخالفون، عملاً ورواية كما شاء وأحبّ متي شاء وأحبّ لمن شاء وأحبّ بالطرق التي لي إليهم بحق القراءة أو السماع، أو المناولة والإجازة، وهي عديدة، وربما يتوسّل باليسير منها إلي الكثير، فمتي علم صحّة المصنف وطريق مصنّفه إليه تسلّط عليهما نقلاً ورواية وعملاً.

ثمّ لا يخفي مشاهير علمائنا المنتفع بمصنّفاتهم والطرق إليها واستخراج شعبها بعد الوقوف علي ما تتشعّب عنه، ولنذكر الطريق إلي شيخ الطائفة الفاضل العلامة العمدة الرحلة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي قدّس سرّه لإيصالها إلي أسانيد من تأخّر عنه، وأسانيد من تقدمه، كشيخ الطائفة ومفيدها، وعمدتها وعميدها، الشيخ محمد بن محمد بن النعمان الملقب بالمفيد، والإمامين الفاضلين الكاملين الصدوقين القميين أبي جعفر محمد ووالده علي بن الحسين بن بابويه، والسيدين الأجلّين الأوحدين الأعظمين

ص: 177





الشريف المرتضي علم الهدي ذي المجدين أبي القاسم علي، وأخيه السيد الرضي المرضي أبي الحسن محمد، والامام العمدة الحافظ الرحلة الناقد الجهبذ محمد بن يعقوب الكليني ومن جري مجري هؤلاء يحصل حينئذ بملاحظة ما أودع في كتبه كالتهذيب والاستبصار والفهرست وكتاب الرجال وينتهي إلي أئمة الهدي ومصابيح الدجي عليهم صلوات رب السماوات العلي.

يقول: قد روينا جميع مصنفات ومقروات ومسموعات ومجازات ومرويات شيخ الطائفة وعميدها الفاضل الرحلة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي قدّس سرّه بعضها بحق القراءة، وبعضها بغيرها من سماع وإجازة ومناولة، علي والدي المحقق المدقق الزاهد العابد، شهاب الدين أحمد، وجدّي الفاضل العلامة الفهامة، فقيه أهل البيت عليهم السلام، الشيخ نعمة الله بن علي بن خاتون، عن الإمام الأجلّ الأفضل، خلاصة المجتهدين وعمدة الفقهاء المحدثين، الشيخ نورالدين علي بن عبدالعالي، عن شيخه الفاضل الكامل الشيخ زين الدين أبي الحسن علي بن هلال الجزائري، عن جماعة من أجلاء الأصحاب؛

منهم الشيخ الفاضل الزاهد العابد شهاب الدين أحمد بن فهد الحلي، عن الشيخ الجليل المعظم علي بن عبد الحميد النيلي، عن المولي الأجلّ الأكمل الأعلم الأعمل، فقيه أهل البيت عليهم السلام في زمانه، شمس الدين محمد بن مكي السعيد الشهيد، عن جمع من الفضلاء الاجلاء، منهم شيخاه الفاضلان الكاملان الفخران المعتمدان، أبو طالب محمد بن المطهر الشهير بفخرالدين والسيد عميدالدين بن الأعرج الحسيني، عن الشيخ الفاضل الكامل العلامة أبي منصور الحسن بن المطهر، عن والده الفاضل المحقق سديدالدين يوسف بن المطهر والشيخ أبي القاسم نجم الدين جعفر بن سعيد والسيد جمال الدين أحمد بن طاوس، جميعاً عن السيد فخار الموسوي، عن الفقيه شاذان بن جبرئيل القمي، عن الشيخ أبي عبد الله الدوريستي، عن المصنف أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي قدّس سرّه... ولقد أبرزت في هذه الكتابة ما لعلة كان كافيا وافيا باستخراج المفصل، وهو حفظه الله تعالي أورع وأكمل أن أشترط عليه ما اشترط علي أشياخي الذين عاصرتهم،

ص: 178





وحضرت دروسهم، واستفدت من أنفاسهم، واقتبست من نور علومهم، رضوان الله عليهم أجمعين، ما قرّره علماء دراية الرواية، والحمد لله رب العالمين، صلي الله علي سيدنا محمد و آله الطاهرين. وكتب الفقير إلي عفو الله تعالي محمد بن أحمد بن نعمة الله بن خاتون العاملي بمكة المشرفة سنة 1008 في يوم الجمعة رابع عشر محرم الحرام حامداً مصلياً مسلماً مستغفراً».(1)

برخى از شاگردان ميرزا ابراهيم همدانى عبارتند از:

1. ملا مراد بن على خان تفرشى.(2)

مدرّس مدرسه محبّتيه، واقع در محلّه باغات اصفهان.(3)

ص: 179





1- . بحار الأنوار ج 106 ص 106 101.

2- . «العلامة المحقّق المدقّق، جليل القدر، عظيم المنزلة، دقيق الفطنة، فاضل كامل عالم متبحّر في جميع العلوم. وأمره في علوّ قدره وعظيم شأنه وسموّ رتبته وتبحّره في العلوم العقلية والنقلية ودقّة نظره وإصابة رأيه أشهر من أن يذكر وفوق ما يحوم حوله العبارة... له تصانيف جيدة، منها: كتاب موسوم بالتعليقة السجادية، علّقها على من لا يحضره الفقيه في حجم عشرين ألف بيت. ومتن سماه: العريضة المهدوية في الكلام. ثمّ شرحه وسمّاه: الرضية الحسنية في حجم الشرح الجديد للتجريد. ومتن سمّاه: لبّ الفرائد في اصول الفقه، ثمّ شرحه وسمّاه: الوسيلة الرضوية، يقارب الشرح العضدي لمختصر ابن الحاجب حجماً. وحاشية على المختلف من أوله إلى ما بعد صلاة الجمعة، يتاخم اثني عشر ألف بيت. ومتن في علم البلاغة وتوابعها سمّاه: الذريعة الحسينية، ضاهى به زبدة الأصول للشيخ البهائي في الاكتفاء عن شرح مقاصده بما كتب علي الحواشي. ورسالة سمّاها بالأنموذج الموسوي، أورد في صدرها عدّة من الشبهات العويصات المشهورة، منها شبهة الاستلزام مع الأجوبة عنها، وختمها بالكلام في مسألة الإمامة، وبسط القول فيها إلي أن قارب ستة آلاف بيت. ورسالة أخرى فيما جري بمدينة قم بينه وبين صدرالمحققين الشيرازي في نجاسة القليل بالملاقات وعدمها على مذاق الفلاسفة، وختمها بما سنح له في حل شبهة الجذر الأصم وغيرها. وكان مولده في سنة خمس وستين وتسعمائة. وقد ضبطوا ذلك بلفظ «خواجه نصير». ذكره طاب ثراه فيما كتب بخطه الشريف علي ظهر «قواعد الأحكام» لمولد ابنه الأكبر نصيرالدين محمد. قال: قد ضبط الأصدقاء تاريخ مولد هذا الولد بقوله: «بدل لخواجه نصير» ومن لطائف هذا التاريخ أنّ لفظة «خواجه نصير» قد وجدها مطابقاً لتاريخ مولد والده. و توفي رحمه الله تعالي في شهر شوال سنة إحدي وخمسين بعد الألف». جامع الرواة ج 2 ص 223.

3- . فهرست نسخه هاى خطى كتابخانه مدرسه فيضيه ج 2 ص 10. در كتابخانه مزبور نسخه اى از من لا يحضره الفقيه موجود است با حواشى ملا مراد، كه بر اساس نسخه شاگرد او مولانا محمد على مشتهر به دهى تصحيح شده است.




«قرأ المعقولات علي جماعة، كان أكثرهم أخذاً عنه سيّدالحكماء المتألهين ميرزا إبراهيم الهمداني رحمه الله تعالي، والمنقولات علي شيخ الطائفة بهاء الملة والدين محمد العاملي، قدّس سرّه».

2. مير عبد الغنى تفرشى.

اوحدى در تذكره عرفات العاشقين مى نويسد: «در خدمت سلطان العلماء ميرزا ابراهيم همدانى و بعض حضرات گويا ترقيات نموده، و در اين ايام به اصفهان آمده بود، و چنين مذكور شد كه مردانه در سنه 1020 به جواب ارجعى لبّيك زنان شده».(1)

ص: 180





1- . عرفات العاشقين ج 4 ص 2712.




تصویر





آغاز حاشيه همدانى، نسخه خطى

ص: 181





تصویر





آغاز حاشيه همدانى، نسخه خطى

ص: 182





تصویر





پايان حاشيه همدانى، نسخه خطى

ص: 183





تصویر





ص: 184






16. شيخ محمد بن على تبنينى عاملى

قال عنه الشيخ حرّ العاملى: «كان عالماً فاضلاً فقيهاً صالحاً زاهداً عابداً ورعاً. قرأ عنده خال والدي الشيخ علي بن محمود العاملي، وقرأهو علي الشيخ البهائي».(1)

وقال السيد الصدر فى التكملة «عالم فاضل فقيه محدّث رجالي مضطلع في علم الجرح والتعديل. له مصنّفات جليلة تدلّ علي تبحره. تخرّج علي المير فيض الله التفريشي والشيخ حسين التبنيني الشهير بابن سودون(2)... وينقل عن صاحب المعالم في كتابه الجامع. رأيت من تأليفاته كتاباً في الرجال سمّاه: الجامع للأقوال في أحوال الرجال،(3) جمع فيه ما في أصول كتب الرجال، وأضافه ببيانات ونكات حسنة، علي ترتيب حروف المعجم. وله كتاب سنن الهداية في علم الدراية يحيل في كتابه الجامع عليه».(4)

مولانا محمد تقى در اجازه به سيد عبدالحسين خاتون آبادى به روايت از او تصريح كرده و مى نويسد: «وعن الشيخ الفاضل محمد العاملي التبنيني، عن الأربعين عن الأربعين عن الأربعين إلي الشيخ الطوسي، وكان الكتاب عندنا».(5)

وقال في إجازته لولده العلامة المجلسي: «إنّ هذا الشيخ يروي عن الأربعين من مشايخنا، عن الأربعين، إلي شيخ الطائفة، بل المشايخ الثلاثة، علي ما هو المسطور في رسالته في الإجازات».(6)

ص: 185






1- . امل الآمل ج 1 ص 62.

2- . «عالم فاضل فقيه محدّث رجالي، معاصر للأمير فيض الله التفريشي، ويروي عن صاحب الأصل [الشيخ الحرّ العاملي]. ترجّمه تلميذه الشيخ الفاضل العلامة الشيخ محمد التبنيني العاملي صاحب كتاب سنن الهداية في علم الدراية». تكملة ي أمل الآمل ج 1 ص 169.

3- . الذريعة ج 5 ص 42.

4- . تكملة امل الآمل ج 1 ص 332.

5- . بحار الانوار ج 107 ص 76، الاجازات لجمع من الأعلام، ص 275. «الإجازات للشيخ محمد بن على التبنينى العاملى الذى يروى عنه المولى محمدتقى المجلسى، الذريعة ج 1 ص 130.

6- . الذريعة ج 1 ص 130.





17. سيد عابد زاهد امير اسحاق استرآبادى

عالم جليل مير محمد حسين خاتون آبادى در مناقب الفضلاء مى نويسد:

«وأمّا سند الحرز اليماني، فالمشهور منها ما كان مذكوراً في بعض كتب الأدعية مثل كتاب مهج الدعوات للسيّد بن طاووس وغيره؛ ولكن لي بعض الأسانيد الأخر غير مذكور في كتب الأصحاب، وأذكر له ما هو أوثق وأعلي، وهو ما أجاز لي جدّي العلاّمة [المجلسى] طيّب الله مضجعه، عن والده العلاّمة المولي محمّد تقي، قدّس الله روحه، عن السيّد العابد الزاهد البدل، الأمير اسحاق الاسترآبادي، المدفون قرب سيّد شباب أهل الجنة أجمعين في كربلا، عن مولانا ومولي الثقلين، خليفة الله تعالي صاحب العصر والزمان، صلوات الله عليه وعلي آبائه الأقدمين.

قال السيد: عَيَّيتُ في طريق مكّة المعظّمة، فتأخّرتُ عن القافلة، وآيستُ من الحياة واستلقيتُ كالمحتضر، فشرعتُ في الشهادة، فإذاً علي رأسي مولانا ومولي العالمين، خليفة الله علي الناس أجمعين؛ فقال: قم يا إسحاق!

فقمت وكنت عطشاناً. فسقاني الماء، وأردفني خلفه. فشرعتُ في قرائة هذا الحرز، وهو صلوات الله عليه يصلح حتّي تمّ؛ فإذا أنا بالأبطح، فنزلتُ عن المركب، وغاب عليه السلام عنّي، وجائت القافلة بعد تسعة أيّام، واشتهر بين أهل مكّة أنّي جئتُ بطيّ الأرض، فاختفيتُ بعد مناسك الحجّ. وكان قد حجّ علي قدميه أربعين حجّة.

قال والد جدّي، المولي محمّد تقي رحمه الله تعالي: إنّي تشرّفت بخدمته باصفهان في مجيئه عن كربلاء إلى زيارة مولانا ومولي الكونين الإمام علي بن موسي الرضا صلوات الله عليه وعلي آبائه وأبنائه، وشاهدت منه كرامات كثيرة؛ منها: أنّه كان في ذمّته مهر زوجته سبعة توامين، وكان له هذا المبلغ عند واحد من سكنة المشهد الرضوي. فرأي في المنام أنّه قرب موته، فقال: إنّي كنت مجاوراً في كربلا خمسين سنة لأن أموت فيه، وأخاف أن يدركني الموت في غيره. ولمّا اطّلع عليه بعض إخواننا أدّي المبلغ، وعزم علي العود إلي كربلاء. وبعثت معه واحداً من إخواني في الله، فحكي لي أنّه لمّا وصل السيّد

ص: 186






إلي كربلا وأدّي دينه مرض ومات يوم التاسع، ودفن في منزله؛

إلى غير ذلك من الكرامات العديدة، قدّس الله روحه الشريف».(1)

محدث نورى در نجم الثاقب (حكايت بيست و نهم) قصّه امير اسحاق استرآبادى را از خط مولاا محمد تقى مجلسى بدين صورت ترجمه و نقل نموده است:

«و بعد، پس به تحقيق كه التماس كرد از من سيد نجيب اديب حسيب، زبده سادات عظام نقباى كرام، امير محمّد هاشم - أدام الله تعالى تأييده، بجاه محمّد وآله الأقدسين - كه اجازه دهم براى او حرز يمانى را كه منسوب است به أمير المؤ منين وإمام المتقين وخير الخلائق بعد سيد النبيين، صلوات الله وسلامه عليهما ما دامت الجنّة مأوى الصالحين. پس اجازه دادم براى او - دام تأييده - اين كه روايت كند اين دعا را از من به اسناد من از سيد عابد زاهد، امير اسحاق استرآبادى كه مدفون است به قرب سيد باب أهل الجنّة اجمعين، كربلا، از مولاى ما مولى الثقلين، خليفة الله تعالى، صاحب العصر والزمان، صلوات الله عليه وعلى آبائه الأقدسين.

سيد گفت: من مانده شدم در راه مكّه و پس افتادم از قافله، و مأيوس شدم از حيات، و بر پشت خوابيدم مانند محتضر، و شروع كردم در خواندن شهادت، كه ناگاه ديدم بالاى سر خود، مولاى ما و مولى العالمين، خليفة الله على الناس اجمعين را.

فرمود: برخيز اى اسحاق! پس برخاستم، و من تشنه بودم، پس مرا سيراب نمود و به رديف خود سوار نمود. پس شروع كردم در خواندن اين حزر، و آن جناب، اصلاح مى كرد آن را، تا آن كه تمام شد. ناگاه خود را ديدم در ابطح. پس، از مركب فرود آمدم، و آن جناب غايب شد، و قافله بعد از نُه روز رسيد. شهرت كرد بين اهل مكّه، من به طى الارض آمدم! خود را پنهان نمودم بعد از اداى مناسك حجّ.

و اين سيد حجّ كرده پياده، چهل مرتبه، و چون مشرّف شدم در اصفهان به خدمت

ص: 187





1- . ميراث حديث شيعه ج 4 ص 504 505.




او، در زمانى كه از كربلا آمده بود به قصد زيارت مولى الكونين، الامام على بن موسى الرضا صلوات الله عليهما، و در ذمّه او مهر زوجه اش بود هفت تومان، و اين مقدار داشت كه در نزد كسى بود از سكنه مشهد رضوى.

پس در خواب ديد كه اجلش نزديك شده، گفت كه: مجاور بودم در كربلا پنجاه سال براى اين كه در آنجا بميرم، و مى ترسم كه مرا مرگ در رسد در غير آن مكان.

پس چون مطّلع شد بر حال او بعضى از اخوان ما، آن مبلغ را ادا نمود، و فرستاد با او بعضى از اخوان فى الله ما را. پس او گفت كه: چون سيد رسيد به كربلا و دين خود را ادا نمود، مريض شد و در روز نهم فوت شد و در منزل خود دفن شد.

و ديدم امثال اين كرامات را از او در مدّت اقامت او در اصفهان، رضى الله عنه.

و براى من از براى اين دعا، اجازات بسيار است و اقتصار كردم بر همان...

التماس مى كنم از او كه نخواند اين دعا را مگر از براى خداوند تبارك وتعالى، و نخواند براى هلاك كردن دشمن خود اگر ايمان دارد، هرچند فاسق باشد يا ظالم. و اين كه نخواند براى جمع دنياى دنيه. بلكه سزاوار است كه بوده باشد خواندن آن، از براى تقرّب به سوى خداوند تبارك وتعالى، و براى دفع ضرر شياطين انس و جنّ از او و از جميع مؤ منين، اگر ممكن است او را نيت قربت در اين مطلب، وگرنه پس أولى ترك جميع مطالب است غير از قرب از جناب حق تعالى شأنه.

نمّقه بيمناه الداثره أحوج المربوبين إلي رحمة ربّه الغني، محمّد تقي بن مجلسي الاصبهاني، حامداً لله تعالي ومصلّياً علي سيّد الأنبياء وأوصيائه النجباء الأصفياء. انتهي.

نگارنده به نسخه اى خطى به خط درويش مظفّر على از معاصران مولانا محمد تقى دست يافت كه حاوى خاطرات و مطالب تازه اى درباره مير اسحاق استرآبادى است. ضمن تشكر از سرور ارجمند جناب آقاى مجتبى ايمانيه كه اين نسخه را در اختيار نهاد تصوير آن را تقديم مى دارد.

ص: 188





تصویر





خاطرات درويش مظفرعلى از امير اسحاق استرآبادى

ص: 189





تصویر





خاطرات درويش مظفرعلى از امير اسحاق استرآبادى

ص: 190





تصویر





خاطرات درويش مظفرعلى از امير اسحاق استرآبادى

ص: 191





تصویر





خاطرات درويش مظفرعلى از امير اسحاق استرآبادى

ص: 192





تصویر





خاطرات درويش مظفرعلى از امير اسحاق استرآبادى

ص: 193





تصویر





يادداشتى از درويش مظفرعلى

ص: 194






18. شيخ محمد بن شمس الدين دستجردى


اشاره

وى از اساتيد قرائت و تجويد در عصر خود بوده است.

مولانا محمد تقى در اجازه به علامه مجلسى در بيان اسناد خود به كتب قرائات مى نويسد: «وأما كتب القرائات، فإنّا نروي كتاب التيسير للشيخ أبي عمرو الداني... عن شيخنا الأجلّ، بهاءالدين محمد العاملي، عن شيخ الفقهاء والقراء في زمانه الشريف، مولانا عماد الدين الاسترآبادي،(1) بسنده المذكور في كتبه إلي الشيخ أبي عمرو.

وعن شيخنا الأجل الأكمل الحافظ الضرير محمد بن شمس الدين الدستجردي، عن أستاده، عن مولانا عمادالدين، بسنده».(2)

شيخ محمد مزبور گويا محمد بن شمس الدين قارى كاظمى است كه در مسجد جامع عتيق اصفهان علم قرائت و تجويد را از سعيدا اصفهانى فراگرفته و به اين مطلب در

ص: 195







1- . «فاضل عالم فقيه محدّث قاريء متكلّم ورع تقي، وكان من العلماء والصلحاء المشهورين في عصر السلطان شاه طهماسب الصفوي، وله مؤلفات سيّما في علم القرائة، منها: رسالة التحفة الشاهية في القرائة بالفارسية، جيّدة الفوائد، حسنة المطالب، متداولة، ألّفه للسلطان المذكور، ورأيت منها نسخاً، ووجدت في استرآباد نسخة منه بخط السيّد الأيّد الفاضل الأمير شرف الدين علي الشولستاني المشهور...». رياض العلماء ج 4 ص 153. علامه طهرانى مى نويسد: «تجويد القرآن للمولي عماد الدين علي بن عماد الدين علي بن نجم الدين محمود المدعو بعماد الدين علي الشريف القاري الاسترآبادي مولداً، المازندراني مسكناً. رأيت نسبه بعين ما مرّ بخطه علي ظهر كتاب خلاصة الأقوال الذي فرغ كاتبه منه سنة 952 كتب أولاً تملكه له وشهادته بمقابلته بأصل مصحّح، ثمّ ذكر أنه يروي الخلاصة عن العلامة بواسطة السيد محمود والشيخ حسين تلميذي الشيخ زين الدين الشهيد سنة 966 عن أستاذهما الشهيد بأسناده إلي المؤلف، ومراده السيد الأمير نظام الدين شاه محمود الشولستاني والشيخ عز الدين حسين ابن عبد الصمد العاملي المتوفي سنة 984 والد الشيخ البهائي. وذكر أيضاً أنه يروي عن المولي عبد الله عن الشيخ إبراهيم الميسي، عن والده الشيخ علي بن عبد العالي الميسي، ومراده المولي عبد الله بن محمود التستري الشهيد ببخارا سنة 997...». الذريعة، ج 3، ص 371 373.

2- . الذكري الالفية ج 3 ص 130 131.




رساله قاسميه كه به نام شاه سليمان صفوى نگاشته تصريح كرده است.(1)

«ذكرفي الباب السابع من الفصل الأول طريق قرائته عن جمع من القراء في عصره.

منهم: الحاج محمد الشهير بحكيم زاده في بغداد.

وسعيد القاري الاصفهاني في الجامع العتيق.

والحاج محمد من أحفاد الشاه طهماسب.

والسيد الأجل المير أبوالقاسم المشهدي الخراساني بشيراز.

والمولي علي رضا القاري ابن المولي حيدر القاري بشيراز.

وتاريخ كتابة النسخة يوم الأحد من ربيع الثاني 1113 عند السيد آقا التستري».(2)

قارى كاظمى تأليفاتى بدين شرح داشته است:

1. الرسالة السليمانية فى بيان الآيات والرسوم القرآنية.

«ألّفها باسم الشاه سليمان الصفوي، مرتّبة علي ثلاثة وثلاثين باباً وخاتمة... ألّفها بالتماس الأخ والعضد ونور العين الشيخ مهدي القاري».(3)

2. نور النور فى بيان قرائة عاصم المشهور.

«كتبه للشاه سليمان الصفوي، مرتّباً علي مقدمة و 12 فصلا وخاتمة... وعمدة الكتاب الخاتمة التي فيها ذكر فرش القرآن والخلافات في آية آية علي ترتيب السور».(4)

3. مفتاح الفرقان في بيان الوقوف ورسم القرآن. به شاه سليمان تقديم شده است.(5)

ص: 196





1- . طبقات اعلام الشيعة ج 5 ص 242.

2- . الذريعة ج 11 ص 221.

3- . همان ص 199. نسخه خطى آن در كتابخانه آية الله مرعشى نجفى (فهرست مرعشى ج 16 ص 259) و الهيات مشهد، نسخ غره شعبان 1088 ق، 89 گ. (فهرست الهيات مشهد ج 1 ص 150) موجود است. و ر. ك: كشاف الفهارس سيد محمدباقر حجتى ص 317.

4- . الذريعة ج 24 ص 378.

5- . ر. ك: كشاف الفهارس ص 417 418.




تصویر





اجازه اى از عمادالدين على قارى به خط او، نسخه نجف اشرف

ص: 197





تصویر





پايان يكى از تأليفات عمادالدين على قارى به خط او، نسخه نجف اشرف

ص: 198





مولانا محمد تقى در پايان اجازه به سيد عبدالحسين خاتون آبادى مى نويسد:

«وبقي لي إجازات لم أذكرها؛ لأنّ عامة الطلبة لا يفهمون، وكانت الأنبياء صلوات الله عليهم مأمورين بأن يكلّموا الناس علي قدر عقولنا».(1)


تذكر:

1. محقّق فقيد مرحوم سيد مصلح الدين مهدوى در كتاب زندگينامه علامه مجلسى 21 نفر را به عنوان استاد و شيخ اجازه مولانا محمد تقى مجلسى نام برده كه برخى تكرارى يا اشتباه است، از جمله:

1. قاضى ابوالسرور كه محرّف قاضى ابوالشرف است.

2. قاضى معزّالدين محمد رضوى كه با قاضى معزّالدين محمد بن قاضى جعفر اشتباه شده است.

3. شيخ عبد الله بن شيخ ابو البركات، كه صحيح: شيخ عبد الله بن جابر، از شيخ ابو البركات است.

4. شيخ على بن عبد العال، نواده محقق كركى.

5. ميرزا محمد استرآبادى.

ص: 199






1- الاجازات ص 278.





معاصران مولانا محمد تقى مجلسى


اشاره

معاصران مولانا محمد تقى اغلب شاگردان علامه ذو فنون شيخ بهائى و فقيه محدّث ملا عبد الله شوشترى بوده اند. علامه طهرانى در شرح حال ملا عبد الله مى نويسد:

«إنّه كان مبرّزاً في علم الرجال في عصره، وسائر أهل طبقته الذين لهم تصانيف في الرجال كانوا من تلامذته والمستفيدين من فيوضاته؛ كالمولي عناية الله القهپاني صاحب مجمع الرجال والمولي خداوردي الأفشار صاحب زبدة الرجال.(1)

وصرّح تلميذه المير مصطفي التفريشي في كتابه نقد الرجال بأنّ أكثر فوائد كتابه منه. وقال المولي محمد تقي المجلسي في شرح مشيخة الفقيه بعد ترجمة المولي التستري وتوصيفه بأنه شيخ الطائفة في عصره، ما لفظه: وأكثر فوائد هذا الكتاب من إفاداته. حقّق الأخبار والرجال والأصول بما لا مزيد عليه».(2)

علامه طهرانى در الذريعة ضمن معرفى مجموعه التذكارات به ذكر اسامى برخى از معاصرين مولانا محمد تقى مجلسى پرداخته و مى نويسد:

«التذكارات لميرزا محمد مقيم (كتابدار) خازن دار الكتب العباسية لشاه عباس الصفوي ابن شاه صفي الذي قام بالملك سنة 1052 إلي أن توفي سنه 1078.

ص: 200







1- . «خداوردي بن القاسم الأفشار، جليل القدر، ثقة عين كثير العلم، من فقهاء هذه الطايفة، ومجتهديهم. تلميذ الفاضل الكامل الرضي الزكي مولانا عبد الله التستري، قدس الله روحه. له كتاب الرجال في الموثقين والممدوحين من الإمامية، رضوان الله عليهم، وغيرهم، المسمّى بزبدة الرجال، جيّد حسن الترتيب، مشتمل على فوائد حسنة. وله كتاب في إثبات الإمامة بالدلائل العقلية والنقلية من الآيات والأخبار، في غاية التهذيب والحسن، بحيث لو نظر فيه عامي بنظر الإنصاف لرجع عن مذهبه، جزاه الله تبارك وتعالي منه أحسن جزاء المحسنين، ورضي عنه وأرضاه». جامع الرواة، ج 1 ص 294. «فاضل عالم صالح رجالى... ومن مؤلفات هذا المولى كتاب زبدة الرجال... بقدر كتاب الخلاصة للعلامة، ولكن فيه فوائد أخر واشتباهات أيضاً، واقتصر فيه على إيراد أسامى الممدوحين والثقات وأمثالهم خاصة، وعليه حواشى منه كثيرة» رياض العلماء ج 2 ص 235.

2- . الذريعة ج 10 ص 126.




دونّها من سنه 1055 إلي سنة 1061 وأكثرها خطوط علماء ذلك العصر القاطنين في اصفهان أو شيراز أو قم أو مشهد الرضا عليه السلام أو غيرها.

وقد كتب كلّ واحد منهم مقدار ورقة أو أكثر باستدعاء ميرزا محمد مقيم هذا، ليكون تذكاراً له، مصرّحين بذلك في خطوطهم، وهم نيف وثلاثون عالماً جليلاً، منهم:

الشيخ بدر الدين حسن العاملي المدرّس بالمشهد الرضوي، وكان أستاذ ميرزا محمد مقيم، كتبه له بعد رجوعه عن سفر قندهار و فتحها في مشهد الرضا عليه السلام سنة 1056. ومنهم: المولي محمد تقي المجلسي. والمحقّق آقا حسين الخوانساري والمولي عبد الرزّاق اللاهجي وميرزا إبراهيم بن المولي صدرا الشيرازي(1) والشيخ حسين التنكابني الحكيم وصهره علي ابنته المولي الشهير بآخوند نصير والمولي محمد علي الاسترآبادي، صهر المجلسي المذكور والفاضل المولي عبد الله التوني وأخوه المولي أحمد والمولي شمسا الگيلاني والشيخ عبد الله الخفري والمولي عبد الرشيد الكازروني الحكيم تلميذ المولي صدرا والمعروف بآخوند رشيد والسيد ميرزا حسن بن محمد زمان الرضوي والمولي محمد يوسف الألموتي، وغير هؤلاء. وأكثرهم كتابةً الشيخ علي صاحب الدرّ المنثور، فإنّه كتب الأحاديث النافعة في عشرين صفحة... وهذه المجموعة النفيسة رأيتها في مكتبة مدرسة سپهسالار الجديدة بطهران، واجتماع آثار تلك الأيدي الكريمة فيها أخرجها عن حدّ التقويم؛ إذ لا يعرف قدرها إلا أهل التقدير».(2)

ص: 201





1- . «كاشف غوامض مسائل شريعت، ظهيرا ميرزا محمد ابراهيم، خلف الصدق مولانا صدرا در فنّ حكمت دانى از فضلاى فرقه حكماست، و در ساير فنون نيز به قدر حوصله دانش مهارت دارد. مولد شريفش دارالمؤمنين قم، مكان نشو و نمايش دارالعلم شيراز، و هم در آن ولايت مدّتى به امر نيابت صدارت اقدام داشت. تحصيل اقسام فنون را در خدمت والد خود كه از مشاهير عصر بوده نموده اند، و هذا اليوم گوى دانش را به چوگان حكمت، در ميدان معرفت، به زور بازوى همّت ربوده اند. از تصنيفات مشهور آن جناب حاشيه اى است بر حاشيه خفرى». قصص الخاقانى ص 53.

2- . الذريعة ج 4 ص 20 21.




در اينجا به شرح حال چند تن از مشاهير معاصران مولانا محمد تقى مى پردازيم.


1. ميرزا رفيع الدين محمد نائينى

«سرآمد علما و فضلاى زمان... بحر زخّار عالم علم، كوه صاحب شكوه جهان حلم، حاوى الفروع والأصول، جامع المعقول والمنقول، كاشف اسرار باطنى، حضرت ميرزا محمّد رفيعاء طباطبائى نائينى... در مبادى سنّ شباب، تحصيل علم حديث و فقه را در خدمت عمدة العلماء مير محمّد باقر داماد، و يك چند وقت در مدرس جناب مولانا عبد الله شوشترى، و اكتساب علم حكمت در خدمت حضرت مير كبير مير ابوالقاسم فندرسكى نموده... به تدريس و انتشار اقسام علوم و انواع فنون، از فقه و حديث و تفسير و عربيت و اصول و حكمت و كلام اشتغال دارند».(1)

«ميرزا رفيعا نائينى از اعاظم علماى محقّقين، و افاخم فضلاى مدقّقين، و اساطين حكماء و متكلّمين است، و در همه علوم يد طولايى داشته، و در تحقيق و تدقيق و اصابت رأى و قوّت فكر، در ميان ساير افاضل روزگار ممتاز است.

و او مصنّفات دارد و از آن جمله حاشيه اصول كافى و حاشيه مختلف [الشيعة] است.

و در سال هزار و هشتاد به رحمت الهى واصل شد».(2)

«رفيع الدين محمد بن حيدر الحسيني الحسني الطباطبائي النائيني، فريد عصره وحيد دهره، قدوة المحققين، سيّدالحكماء المتألهين، برهان أعاظم المتكلمين، وأمره في جلالة قدره وعظم شانه وسموّ رتبته وتبحّره في العلوم العقلية ودقّة نظره وإصابة رأيه وحدسه وثقته وأمانته وعدالته أشهر من أن يذكر، وفوق ما يحوم حوله العبارة.

أخذ الأخبار من الأفضل الأكمل الأورع الأزكي مولانا عبد الله التستري قدّس سرّه.

له مصنّفات جيدة، منها: حاشية علي المختلف للإمام الأفضل الأكمل العلامة قدّس

ص: 202






1- . قصص الخاقانى ص 34 35.

2- . حدائق المقربين، نسخه خطى كتابخانه مرحوم آقا سيد ضياء الدين علامه.




الله روحه، وحاشية علي أصول الكافي، وحاشية علي شرح الإشارات، وحاشية علي شرح مختصر الأصول، وحاشية علي الصحيفة الكاملة. وله رسائل، منها: رسالة شبهة الاستلزام، ورسالة التشكيك، ورسالة موسومة بالشجرة الإلهية، وأخري موسومة بالثمرة الإلهية وغيرها. توفي رحمه الله تعالي في شهر شوال سنة الف وتسع وسبعين».(1)

«جناب مجتهد الزمانى در اكثر فنون علم، تصنيف و تأليف دارند.

از جمله مصنّفات مشهور خدّام: شجره الهيه است در اثبات واجب، و حاشيه بر اوّل اصول كلينى تا اواسط كتاب حجّت، در كمال پاكيزگى عبارت و نهايت دقّت...

و هكذا شرحى بر كتاب طهارت و صلات مختلف الشيعة علامه حلّى.

و رساله اى ديگر مشتمل بر علم الهى در اثبات نبوّت و امامت و معاد.

و رساله اى ديگر بر عدم وجوب عينى نماز جمعه در زمان غيبت.

و رساله اى ديگر در فقه به طريق استدلال، قريب به ده هزار بيت».(2)

در آغاز يكى از نسخ خطى حاشيه اصول كافى چنين آمده است:

«وبعد، فهذه تعليقات دقيقة وتدقيقات أنيقة، متعلّقة بإيضاح المقصود، وتبيين المرام، وإبداء احتمالات الأحاديث المروية عن أهل بيت العصمة عليهم السلام، فى نبذ من أصول كتاب الكافى، الذى لم يؤلّف مثله فى الإسلام، علّقها عليه باقتراح جمّ من المتعلّمين، سيّد الفضلاء، وأستاد العلماء، ذو القريحة الملكوتية، والفطرة البرهانية، البارع الفطن، والفائق اللسن، المرتقى فى المعقولات إلى الدرجة العليا، والفائز فى المنقولات بالقدح المعلّى، لا زال كاسمه السامى رفيعا، وما برح ظلّه ظليلاً، معرضاً عن الإسهاب والإطناب، مقتصراً على ما يحتاج إليه فى كلّ باب، كما هو سجيّة أولى الألباب».

ص: 203





1- . جامع الرواة ج 1 ص 321 322.

2- . قصص الخاقانى ص 34 35.




تصویر





آغاز حاشيه ميرزا رفيعا بر اصول كافى، نسخه خطى

ص: 204





تصویر





آغاز حاشيه ميرزا رفيعا بر اصول كافى، نسخه خطى

ص: 205





تصویر





آغاز حاشيه ميرزا رفيعا بر اصول كافى، نسخه خطى كتابخانه مجلس

ص: 206





تصویر





آغاز حاشيه مختلف الشيعة ميرزا رفيعا

ص: 207





تصویر





انجام حاشيه مختلف الشيعة ميرزا رفيعا

ص: 208





تصویر





آغاز حاشيه مدارك ميرزا رفيعا، نسخه مرعشيه

ص: 209





تصویر





شجره الهيه ميرزا رفيعا، نسخه خطى

ص: 210





تصویر





سؤال و جواب ميرزا رفيعا، نسخه خطى

ص: 211





تصویر





سؤال و جواب ميرزا رفيعا، نسخه خطى

ص: 212





تصویر





سؤال و جواب ميرزا رفيعا، نسخه خطى

ص: 213





برخى از شاگردان و مجازان ميرزا رفيعا عبارتند از:

1. مير محمد اشرف عاملى. وى شرح لمعه را نزد «افضل المحققين وسيد المجتهدين، رفيع الملة والدين، ميرزا رفيع الدين محمد نائينى» خوانده است.(1)

2. علامه ملا محمد باقر مجلسى.

3. شيخ حرّعاملى.

4. ملا محمد صالح مازندرانى.(2)

5. مولانا عبد الله تونى.(3)

6. سيد عبد الحسين خاتون آبادى.(4)

7. عبد الحسين بن نورالدين محمد اصفهانى.(5)

8. مير محمد اسماعيل خاتون آبادى.

9. رفيع الدين محمد بن فرج گيلانى، معروف به ملا رفيعا.(6)

10. مير معصوم بن محمد فصيح بن مير اولياء حسينى قزوينى

كه حواشى استاد بر اصول كافى را در زمان حيات او تدوين كرده است.(7)

ص: 214





1- . فضائل السادات ص 132.

2- . قصص الخاقانى ج 2 ص 52.

3- . وقايع السنين والاعوام ص 516.

4- . همان ص 530.

5- . «تعلّم أكثر ما تعلم من الفاضل العلامة خليفة سلطان وارتحل معه إلي بلدة قم وأقام هناك خمس سنين مشتغلاً بالتعلم عنده وأخذ شطراً وافراً من العلوم من السيد العلامة ميرزا رفيع الدين محمد النائيني وسمع الحديث وأخذه من جدّي العلامة المولي محمد تقي المجلسي واستجاز منه». رساله مير محمد حسين خاتون آبادى در شرح حال خاندان خود، مخطوط.

6- . رياض العلماء ج 7 ص 106.

7- . تلمذ في الرياضيات على الملا محمد باقر اليزدي صاحب عيون الحساب وفي الفلسفة والكلام على أستاذه الأجل الميرزا رفيع الدين محمد النائيني. جمع حواشي أستاذه هذا على أصول الكافي. ترجّمه الحرّ في أمل الآمل (ج 2 ص 307) وقال: مولانا محمد معصوم الحسيني القزويني كان من أفاضل المعاصرين عالماً ماهراً في العربية والرياضي والحكمة والأحاديث وله الرسالة الوجيزة في مسائل التوحيد وحواشي على تعليقات الميرزا رفيع النائيني ورسالة في الرياضي. مات فجأة سنة 1092... له تصانيف غير ما ذكر في الأمل منها شرحه لأصول الكافي وعليه تقريظ أستاذه الميرزا رفيع الدين محمد النائيني ومنها شرح الإشارات و شرح الملل والنحل وغير ذلك. وذكر جملة من أحواله حفيده الحسين بن ابراهيم شيخ بحرالعلوم في خاتمة كتابه معارج الأحكام. طبقات أعلام الشيعة ج 5 ص 573.




11. ميرزا ابوالحسن طباطبائى، خلف ميرزا رفيعا.(1)

12. لاچين بن عبد الله گرجى.(2)

13. سيد نعمة الله جزائرى.(3)

14. سيد محمد مهدى بن سيد رضا حسينى، گردآورنده سؤال و جواب استاد.

به نوشته صاحب سلافة العصر وفات ميرزا رفيعا در 1080 ق واقع شده است.

در وقايع السنين والأعوام نيز مى نويسد:

«فوت سيّد سند فاضل محقّق و مدقّق، العلامة الفهامة، فريد دهره و قريع عصره، استادي و استنادي، ميرزا رفيعا نائيني قدّس الله روحه، در 1080 هجري».

ميرزا رفيعا در تخت فولاد اصفهان مدفون گرديد و به امر شاه سليمان قبه بلندى بر روى قبرش بنا شد كه تا به حال موجود است.

اشعار ذيل بر سنگ مزار آن عالم بزرگ آمده:

فلك سنگ غم زد به جان رفيع *** نمود آسمان تلخ كام رفيع

به گاه هدايت به يك رشته بود *** كلام كليم و كلام رفيع

ص: 215





1- . وقايع السنين والاعوام، ص 544. خاتون آبادى مى نويسد: «فقير مؤلف را با او شراكت درس بود. در خدمت والد ماجدش الهيات شرح تجريد و حاشيه ملا جلال بر تهذيب را با هم مى خوانديم».

2- . رياض العلماءج 4 ص 415.

3- . الإجازة الكبيرة سيد عبد الله جزائرى.




در آفاق وانفس تجلّى نمود *** بلندى اقبال و نام رفيع

چه بنمود از بعد هشتاد و پنج *** ز دنيا وطن در مقام رفيع

به تاريخ فوتش خردمند گفت: *** «مقام رفيع مقام رفيع»

تصویر





مرقد مطهر ميرزا رفيعاى نائينى در تخت فولاد اصفهان

اولاد ميرزا رفيعا در اصفهان و اردستان و زواره ساكن و در بين آنها جمعى از اهل علم و فضل بوده اند، از جمله: حكيم مدرّش شهير ميرزا ابو الحسن جلوه فرزند سيد محمد طباطبائى متخلص به «مظهر» ابن مير محمد صادق بن مير محمد حسين (م: 1175 ق مدفون در مزار آبخشان اصفهان) ابن رفيع الدين محمد بن مهدى بن ابوالحسن

ص: 216





بهاء الدين محمد بن ميرزا رفيعاى نائينى.(1)

صاحب نامه دانشوران در شرح حال جلوه مى نويسد:

تصویر





«سيدى است جليل الشأن، عالمى عظيم المكان، فاضلى فصيح البيان، و از حكماى بى مانند زمان، و صاحب زهد و تقوا است. اسوه اصحاب قدس و نُهى، كمالات صورى و معنويش بيش از اندازه تحرير، فضايل ظاهرى و باطنيش زياده از حدّ تقرير، مرجع طلاب و مدقّقين و ملجأ حكما و محقّقين است. به طيبت خلق و رتبت خلق كه او راست هركس روزى خدمتش را درك كرد ديگر ارادتش را ترك نگويد و غير از راه دوستيش را نپويد. او راست همّتى عالى و طبعى متعالى، چنانچه هيچگاه در خيالش تحصيل مالى نگذشته، و امانى و آمالى نداشته، به مضمون «القنيع منيع، والحريص أنيس للحرمان» پاى مناعت در دامن قناعت كشيده، ترك تمنّا از آشنا و بيگانه كرده، با آن كه با بيشترى از اركان ملت و رجال دولتش الفت است، به قدر ذرّه اى از وجودش كلفت بر كسى وارد نيايد و طبعى را از شخصش انزجارى پديد نگردد. مجلسش مرجع خاصّ و عام، و مدرسش

ص: 217





1- . ر. ك: آتشكده اردستان، ج 1 ص 191. جلوه در ذى القعده سال 1238 ق در احمد آباد گجرات هند تولد يافت. در اصفهان تحصيل مراتب علميه نمود، بسيارى از اوقات خود را در علم معقول مصروف داشت. اخيراً به تهران رفته و در مدرسه دارالشفا اقامت گزيد. 41 سال در آنجا به تدريس فنون حكميه پرداخت و ناصر الدين شاه قاجار نيز در همانجا او را ديدار مى كرده است. تا آن كه شب جمعه ششم ذيقعده سال 1314 ق در همانجا وفات و با احترامات فائقه در جوار ابن بابويه قمى مدفون شد و قبرش فعلا در آنجا معروف مى باشد. ر. ك: ريحانة الادب ج 1 ص 420-419.




مجمع فضلاى ايام است».(1)

تصویر





مادّه تاريخ وفات يكى از احفاد ميرزا رفيعا، از جنگ خطى معلم حبيب آبادى

ص: 218





1- . نخبگان علم و عمل ايران ص 252.





2. مير علاء الدين حسين مرعشى خليفه سلطان

علاءالدين حسين بن الأمير رفيع الدين محمد بن الأمير شجاع الدين محمود بن علي الحسيني، المعروف بخليفة سلطان، والملقّب بسلطان العلماء.

«جليل القدر، عظيم الشأن، رفيع المنزلة. من وجوه هذه الطائفة وثقاتها وأثباتها وأعيانها. أمره في الجلالة وعظم الشأن وسموّ الرتبة و الثقة أشهر من أن يذكر، وفوق ما يحوم حوله العبارة. كان عالماً بالعلوم العقلية والنقلية.

له تصانيف، منها: حاشية علي شرح مختصر الأصول، وحاشية علي معالم الأصول، وحاشية علي حاشية الفاضل الزكي الخفري علي الشرح الجديد للتجريد، ورسالة حَجيّة. وله تعليقات علي الحاشية القديمة، وعلي التفسير البيضاوي، وعلي من لا يحضره الفقيه وعلي شرح المطالع وغيرها من الكتب.

ولد سنة إحدي والألف، وتوفي رحمه الله سنة أربع وستين بعد الألف».(1)

«كان علامة عصره، وأستاذ علماء دهره، صاحب التصانيف المحرّرة، والتآليف المجيدة المقرّرة. وكان والده وجدّه أيضاً من مشاهير العلماء. وصار صهراً للسلطان شاه عباس الماضي الصفوي ببنته. وبعد ما توفّي الوزير سليمان خان في سنة 1033 جعله وزيراً في حياة والده الآميرزا رفيع الدين محمد الصدر، وكان يلقّب بسلطان العلماء.

وكان هو وزيراً والوالد صدراً في عصر واحد، وكانا يجلسان في دار واحدة، وكان الناس بأجمعهم للوزارة والصدارة يراجعون إليهما.

إلي أن مات الوالد أوّلاً، ثمّ كحل السلطان شاه صفي عيون أولاده، وعزله في 23 رجب سنة 1041 بعد ما تقلّد الوزارة في زمانه أيضاً سنتين، وأمره بإقامة بلدة قم.

ثمّ طلبه باصبهان، وأقام مدّة باصبهان، إلي أن صار في أوائل زمان سلطنة السلطان شاه عباس الثاني بعد واقعة قتل الوزير ساروتقي وزيراً لذلك السلطان في أواسط سنة

ص: 219






1- . جامع الرواة ج 1 ص 544.




1055. ثمّ توجّه مع ذلك السلطان إلي قلعة قندهار، وهو فتحها له. ثمّ عاود إلي اصبهان وغيره. وقد كان في تلك المرة متقلّداً للوزارة ثمان سنين وستّة أشهر، إلي أن توفّي بمازندران في خدمة ذلك السلطان في سنة 1064، وقد نقل نعشه إلى الغري.

وقد قال الآميرزا صايبا في تاريخ وفاته في جملة مرثية بالفارسية:

«آه از دستور عالم، واى از سلطان علم»

وقد قرأ الوزير خليفة سلطان هذا علي جماعة، منهم: والده المذكور.

ومنهم: الشيخ البهائي، وله منه إجازة.

ومنهم: المولي السلطان حسين اليزدي الندوشني.

بل علي المولي حاجي محمود الرناني أيضاً، فلاحظ.

وقد كان الوزير خليفة سلطان هذا شريكاً للدرس مع المولي خليل القزويني...(1)

وكان لخليفة سلطان أولاد وأحفاد ذكور و اناث، وأكثرهم - مع عماهم من زمن الصبي بأمر السلطان -... قد كانوا من الفضلاء والعلماء.

وابنه الأوسط، وهو الميرزا إبراهيم، كان من الفضلاء المحقّقين، وله تعليقات لطيفة وإفادات شريفة علي أكثر الكتب الفقهية والكلامية والاصولية وغيرها، وأجودها من المدوّنات حاشية علي شرح اللمعة، لم تخرج منها إلا علي كتاب الطهارة، وهي حاشية طويلة الذيل، مفيدة نافعة. وقد تعرّض فيها لكلام والده في حواشيه، وقد يناقش معه. وتوفّي هذا الولد في سنة 1098.

ولخليفة سلطان من المؤلفات حاشية علي شرح المختصر العضدي ومتعلّقاته... وهي من أحسن الحواشي وأنفعها وأدقّها. ومن مؤلفاته أيضاً كتاب توضيح الأخلاق بالفارسية

ص: 220





1- . مولانا خليل كتاب شافى در شرح كافى كلينى را براى وى تصنيف كرده و در كتاب مذكور مدح و ثناى بليغى در حق او گفته و به اين الفاظ او را ستوده است: «مفخر العلماء وأعظم السادات والعظماء ونور الهدي وبدرالدجي، ملجأ الضعفاء والمساكين، مرجع العلماء في العالمين...».




... وله أيضا حاشية علي حاشية الخفري لإلهيات شرح التجريد، ورسالة أنموذج العلوم، وحاشية علي مختلف العلامة، وحاشية علي شرح اللمعة وحاشية المعالم.(1)

در وقايع السنين والاعوام مى نويسد:

«قبر سيد شريف خليفه سلطان سلطان العلمائى در نجف اشرف در كفشدارى ايوان مطهر است، و تأليفات آن سلاله رسول زياد است، مشهور بين اهل علم، و مشتمل بر فنون افادات و افاضات. خاندان او كه سلسله جليله خليفه سلطان باشند نوعاً ارباب علم و كمال و ورع و صاحبان آثار علمى و غيره و تأليفات فقهى و اصولى و كلامى مى باشند. از آنها است جناب علامة الزمانى آقاى ميرزا محمدصادقا الحسينى دامت بركاته كه مدتى خدمت سراسر سعادت مولانا آخوند ملا محمدباقر مجلسى اكتساب حديث مى فرمودى و از ايشان روايت مى نمايد و از رشحات خامه او حاشيه نفيسه بر شرح هدايه ميبدى مى باشد».(2)

در سند روايتى سيد جمال الدين واعظ عاملى (مجموعه شماره 8403 كتابخانه آية الله مرعشى نجفى) به روايت مولانا محمد تقى مجلسى از خليفه سلطان اشاره شده كه در منابع متقدم نيامده است. سيد جمال مى نويسد:

«أخبرني إجازة الشيخ الأجلّ الأعلم، رئيس المحدّثين، الحاج ميرزا حسين النوري الطبرسي، أدام الله بقاه، وجعلي فداه، في داخل حرم المولي أبي الأئمة أميرالمؤمنين عليه السلام، وقت السحر، ليلة الجمعة، الحادي والعشرين من شهر شوال المكرّم 1318، عن خاتم الفقهاء والمجتهدين، الشيخ مرتضي الأنصاري، عن المولي أحمد النراقي، عن أبيه المولي مهدي بن أبي ذر، وأيضاً عن شيخه الأجلّ الأعلم الأقدم صاحب جواهر الكلام... عن العلامة صاحب الكرامات العالية السيد مهدي الطباطبائي بحر العلوم.

ص: 221





1- . رياض العلماء ج 2 ص 51 55.

2- . وقايع السنين والاعوام ص 519.




تصویر





طريق روايت سيد جمال واعظ از محدّث نورى

ص: 222





عن أستاد الأساتيد آغا محمد باقر المروّج، عن أبيه المولي محمد أكمل، عن سبط المجلسي السيد الفاضل الأمير محمد حسين ابن امير محمد صالح الحسيني الحسني الاصفهاني الخاتون آبادي، عن أبيه أمير محمد صالح صهر المجلسي، و آقا جمال الدين الخوانساري، عن أبيه أستاد الكلّ في الكلّ عند الكلّ آقا حسين الخوانساري و... مروّج مذهب الأئمة الأطهار المولي محمد باقر المجلسي، عن أبيه... محمد تقي بن مقصود علي، عن السيد السند الوزير علاء الدين الحسين... الملقّب بخليفه سلطان، ختن السلطان العادل الماضي الشاه عباس الصفوي، عن شيخه إمام المحققين وخلاصة المجتهدين، بهاء الملة والحق والدين... وأنا العبد جمال الدين الواعظ الموسوي النائيني كتبته في مشهد أمير المؤمنين عليه السلام في يوم الثامن والعشرين من شهر شوال المكرّم من شهور 1318».


3. ملا خليل قزوينى

«خليل بن الغازي القزويني، الملقّب ببرهان العلماء، جليل القدر، عظيم الشأن، رفيع المنزلة. من وجوه هذه الطائفة، وثقاتها وأثباتها وأعيانها... كان أخبارياً عالماً بالعلوم العقلية والنقلية. أخذ العلوم والأخبار من شيخ الإسلام والمسلمين بهاء الملة والحق والدين محمد العاملي قدّس الله روحه. له كتب منها: حاشية علي عدّة الأصول لشيخ الطايفة أبي جعفر الطوسي قدّس الله روحه الشريف. ومنها: الشرح الصافي الفارسي علي الكافي من البداية إلي النهاية. ومنها: الشرح الشافي العربي عليه من البداية إلي كتاب الحيض. وغيرها من الرسائل. ولد في سنة إحدي وألف، وتوفّي رحمه الله تعالي في سنة تسع وثمانين بعد الألف».(1)

«المولي الكبير الجليل مولانا خليل بن الغازي القزويني. فاضل عالم متكلّم أصولي دقيق النظر، قويّ الفكر، من أجلة مشاهير علماء عصرنا وأكمل أكابر فضلاء دهرنا...

ص: 223






1- . جامع الرواة ج 1 ص 298 299.




ففي أوائل حاله قرأ علي الشيخ البهائي والسيد الداماد وأمثالهما.

وممّن قرأ هو عليهم أيضاً المولي الحاج محمود الرناني. ومنهم المولي الحاجي حسين اليزدي، وقد قرأ عليه الحاشية القديمة الجلالية علي الشرح الجديد للتجريد في المشهد المقدس الرضوي. وكان شريك الدرس مع الوزير خليفة سلطان حين القرائة عليهما.

وكان قدّس سرّه معظماً مبجّلاً عند السلاطين الصفوية، سيما سلطان عصرنا، وكذلك عند الامراء والوزراء وسائر الناس. وصار أوّلاً في زمن الوزير خليفه سلطان متولّياً، وله دون ثلاثين سنة، ومدرّساً بعبدالعظيم. ثمّ عزل عنها لقصة طويلة، وأعطي التدريس لمولانا نظام الدين تلميذ البهائي. وسافر إلي مكة، ثمّ رجع وسكن قزوين...

وكان له رحمه الله أقوال في المسائل الأصولية والفروعية، انفرد في القول بها، وأكثرها لا يخلو من عجب وغرابة... ومن خواصّه رحمه الله أيضاً تصحيفاته المضحكة في العبارات والأخبار، وتحريفاته المعجبة في الآيات والآثار، غفر الله له ولنا.

وكان مولده رحمه الله سنة إحدي وألف في ثالث شهر رمضان في بلدة قزوين، وتوفّي ببلدة قزوين، ودفن فيها في مدرسته المعروفة بها سنة تسع وثمانين بعد الألف...

له تلامذة فضلاء... ومنهم: أخوه، وهو المولي محمد باقر القزويني المقدس الصالح المعاصر، والآقا رضي القزويني، والأمير محمد معصوم القزويني، والمولي محمد صالح القزويني المعروف بالروغني، والمولي الحاج علي أصغر القزويني، والمولي الآميرزا محمد التبريزي المعروف بالمجذوب، والمولي محمد كاظم الطالقاني، والمولي السيد الأمير محمد مؤمن بن الأمير محمد زمان الطالقاني الأصل القزويني المسكن، المعاصر الذي قال الشيخ المعاصر في أمل الآمل في ترجمته قدّس سرّه: إنّه فاضل عالم محقق، وله حواش علي مغني اللبيب ورسالة في أكل آدم من الشجرة، وتفسير سورة الملك الذي أهداه إلي ملك عصره من المعاصرين... ومن تلامذته المولي محمد يوسف بن پهلوان صفر القزويني

ص: 224





الساكن بإصبهان. وقد قرأ علي الأستاد المحقّق [الخوانساري] أيضاً».(1)

تصویر





ص: 225





1- . رياض العلماء ج 2 ص 261 263.




تصویر





پايان كتاب صافى ملا خليل به خط مصنّف

ص: 226





«فوت فاضل كامل عالم عامل دقيق الطبع، صاحب يد طولى در مباحثات و مناظرات، و متصلّب در دينيات، و منكر اجتهاد، مولانا خليل قزوينى، شب پنج شنبه سيم شهر رمضان سال هزار و هشتاد و هشت. تاريخ ولادت در يكهزار و يك. قدّس الله روحه. فوت واعظ فصيح و ناصح بليغ مشهور و معروف به واعظ قزوين صاحب كتاب أبواب الجنان در بيست و سوم شهر رمضان 1088 روّح الله روحه».(1)


4. ملا محمد شريف بن شمس الدين محمد رويدشتى اصفهانى

«كان فاضلاً عظيم الشأن، جليل القدر، من تلامذة شيخنا البهائي».(2)

شيخ بهائى در سال 1022 ق به او اجازه نقل حديث داده و او را حاوى مزاياى كمال، جامع صفات نيك و داراى قوه اجتهاد و قدرت استنباط دانسته است.

متن اجازه شيخ در بحار الأنوار چنين گزارش شده است:

«صورة إجازة الشيخ بهاء الدين العاملي للمولي شريف الدين محمد الرويدشتي المعروف بشريفا اژه اي قدّس الله روحهما: بسم الله الرحمن الرحيم، قرأ عليّ الأخ الأعزّ، زبدة الأفاضل، وخلاصة الأماثل، الزكي الذكي الألمعيّ اللوذعي، حاوي مزايا الكمال، جامع محامد الخصال، البالغ درجة الاستدلال، شرفاً للإفادة والإفاضة والتقوي والدين، شريفا محمدا، وفّقه الله سبحانه للارتقاء إلي أرفع الدرجات، نبذة من المطالب الدينية، وقرائة تنبيء عن طبع نقّاد وذهن وقّاد. و قد أجزت له سلّمه الله أن يروي عنّي...».(3)

ملا عبد الله شوشترى و سيد حسين بن حيدر كركى نيز از مشايخ ملا شريفا بوده، و علامه مجلسى از او روايت كرده است. علامه از او با القابى همچون «الفاضل الكامل

ص: 227






1- . وقايع السنين والاعوام ص 534.

2- . أمل الآمل ج 2 ص 272.

3- . بحارالانوار ج 109 ص 150 151.




الرضي الزكي»(1) و «العالم الصالح التقي»(2) ياد كرده و مى نويسد:

«ومن تلك الطرق ما أخبرني به عدّة من الأفاضل الكرام، وجمّ غفير من العلماء الأعلام، ممّن قرأت عليهم، أو سمعت منهم، أو استجزت عنهم؛ منهم: والدي العلامة، رفع الله مقامه، وشيخه الأفضل الأكمل البهيّ السنيّ مولانا حسنعلي التستري، وسيد الحكماء المتألهين وقدوة العلماء المتبحّرين، الأمير رفيع الدين محمد بن الأمير حيدر الحسيني الحسني الطباطبائي النايني، والسيد البارع الفاضل الزكي الأمير محمد قاسم بن الأمير محمد الطباطبائي القهبائي، والمحدّث الصالح الرضي، المولي محمد شريف بن شمس الدين محمد الرويدشتي، أفاض الله علي مراقدهم الزكية شآبيب الرحمة والغفران، بحقّ روايتهم عن شيخ الاسلام والمسلمين، بهاء الملة والحق والدين، محمد العاملي، قدس الله روحه...

ومنها ما أخبرني به أيضاً العدّة المتقدّم ذكرهم، قدّس الله سرّهم، بحقّ روايتهم قراءة وسماعاً وإجازة عن شيخهم العالم العابد الزاهد المحقق المدقق النقي الرضي المولي عبد الله بن الحسين التستري، طيّب الله تربته».(3)

«ومنها: ما أخبرني به جمّ غفير من الأفاضل الكرام، منهم والدي العلامة، والمولي محمد شريف الرويدشتي، والسيد الفاضل الأمير فيض الله بن السعيد غياث الدين محمد القهبائي طيّب الله أرواحهم، عن السيد الحسيب النسيب الفاضل الكامل، السيد حسين ابن السيد حيدر الحسيني الكركي المفتي باصبهان طاب ثراه».(4)

در مجلد اجازات بحارالأنوار چنين آمده است:

«ما كتبه المولي شريف الدين بن المولي شمس الدين محمد، المقارب لهذا العصر، علي

ص: 228





1- . جامع الرواة ج 2 ص 550.

2- . إجازات الحديث ص 164 (اجازه به رفيع الدين محمد جيلى).

3- . همان ص 16 (اجازه به ميرزا ابوطالب فندرسكى).

4- . همان ص 416 (اجازه به محمد فاضل مشهدى).




ظهر كتاب التهذيب للشيخ الطوسي: بسم الله الرحمن الرحيم. ثمّ بلغ مقابلة بعون الله تعالي ومنّه أواسط شهر ربيع الأول من شهور سنة إحدي وعشرين وألف مع نسخ متعددة معتمد عليها. منها: ما كان مكتوباً في هذا المقام ما هذا صورته: وكان مكتوباً في آخر بعض النسخ المقابل بها بخط الشهيد الثاني رحمه الله ما صورته: أنهاه أحسن الله توفيقه وسهّل إلي درك التحقيق طريقه، قراءة محرّرة وضبطاً وتحقيقاً في مجالس آخرها يوم الثلثاء، وهو الرابع والعشرون من ذي الحجة يوم المباهلة الشريفة، خاتم عام ثلاث و خمسين وتسعمائة، وأنا الفقير إلي الله تعالي زين الدين بن علي بن أحمد الشامي العاملي حامد الله تعالي مصلياً مسلماً.

وأيضاً كان مكتوباً في آخر تلك النسخة ما صورته: بلغت مقابلة هذا الجزء بنسخة مصححة مكتوب في آخرها بخط كاتبها ما هذا لفظه: قوبل هذه النسخة من أولها إلي آخرها بنسخة الأصل، انتهي. ومنها: نسخة مولانا ومقتدانا وأستاذنا واستنادنا، أفضل المتأخّرين وأكمل المتبحّرين، الأيد المؤيد، مولانا عبد الله الشوشتري، قدّس الله تعالي روحه، الموشحة بتعليقاته الأنيقة. وأنا أفقر العبيد وأحوجهم إلي رحمة الله الملك اللطيف، ابن شمس الدين محمد شريف، عاملهما الله بفضله بالنبي والوصي».(1)

ملا شريفا پس از قريب صد سال(2) عمر پربركت وفات يافت.

وى داراى دخترى عالمه به نام حميده بوده، كه صاحب رياض درباره او مى نويسد:

«كانت رحمة الله عليها فاضلة عالمة عارفة، معلّمة لنساء عصرها، بصيرة بعلم الرجال، نقيّة الكلام، بقية الفضلاء الأعلام، تقيّة من بين الأنام.

لها حواش وتدقيقات علي كتب الحديث كالاستبصار للشيخ الطوسي وغيره، تدلّ

ص: 229





1- . بحار الأنوار ج 106 ص 160.

2- . رياض العلماء ج 5 ص 405. «قد طعن فى السنّ، وكان لا يقبل كثرة سنّه ويقلّله مزاحاً، وأظنّ أنّه بلغ سنّه مائة سنة».




علي غاية فهمها، ودقّتها، واطلاعها، وخاصة فيما يتعلق بتحقيق الرجال.

وقد رأيت نسخة من الاستبصار وعليها حواشيها إلي آخر الكتاب، وأظنّ أنها كانت بخطها رضي الله عنها. وكان والدي قدّس سرّه كثيراً ما ينقل حواشيها في هوامش كتب الحديث، ويحسنها ويستحسنها. وكان عندنا نسخة من الاستبصار عليها حواشي حميدة المذكورة بخط والدي إلي أواخر كتاب الصلاة، حسنة الفوائد...

وقد قرأت هى قده علي والدها، وكان أبوها يثنى عليها ويستظرف ويقول إنّ لحميدة ربطاً بالرجال يعنى تعتنى بعلم الرجال، وكان يسمّيها للتمزّح بعلامتة بالتائين، ويقول: إنّ إحداها للتأنيث، والأخري للمبالغة... وقد رأيت أنا والدها وكنت صغيراً في حياة والدي... وتوفّيت رضى الله عنها على ما بالبال بعد أبيها فى سنة سبع وثمانين وألف أو ما يقرب من ذلك».

وبنتها فاطمة أيضاً «كانت فاضلة عالمة عابدة ورعة... وكانت أيضاً معلّمة لنسوان عصرها، وفي الأغلب تكون في بيت سلسلة الوزير خليفة سلطان بأصفهان... وقد زوّجوها من رجل قرويّ أسوأ من بدوى، وكان فى الفهاهة كالباقل وفى الحماقة كزوج والدتها وهو غير عاقل».(1)

از اعقاب ملا شريفا عالم ربّانى ملا على اكبر اژه اى (م: 1232 ق) صاحب زبدة المعارف و سرسلسله خاندان اژه اى است.(2)

ص: 230





1- . رياض العلماء ج 5 ص 404 405.

2- . شاگردش شيخ محمد مهدى رازى در مشكاة المسائل مى نويسد: «فاضل كامل عالم عامل زاهد بارع باذل تقي نقي عادل ألمعي عارف واعظ متكلّم مرتاض فقيه وجيه محقّق مدقّق، حسن الأخلاق، جامع الكمالات الصورية والمعنوية، متهجّد كثير البكاء، دائم الحزن، قليل النوم، جليل القدر، رفيع الشأن، جامع البحرين العلمية والعملية، النقلية والعقلية. وله تصانيف وتحقيقات، وآداب عجيبة رشيقة، حسن التقرير؛ وقرانا عليه نبذاً من معالم الأصول و أصول الكافي». معجم اعلام الشيعة ص 337.





5. سيد سراج الدين محمد قاسم قهپايى

«السيد الفاضل البارع الزكي الأمير محمد قاسم بن الأمير محمد الطباطبائي(1) الحسني الحسيني الزواري القهبائي مولداً. انتقل إلي اصبهان، وسمع الحديث من الشيخ الأعلم الأفضل الأكمل بهاء الملة والدين محمد بن الحسين بن عبدالصمد العاملي رحمه الله تعالي. جليل القدر، عظيم الشأن، رفيع المنزلة، ثقة فاضل كامل بارع في العلوم العقلية والنقلية، وله خصال حسنة، وله تعليقات علي الكتب الأربعة المشهورة وساير الكتب الفقيهة والكلامية والاصولية. وله رسائل منها: رسالة في مسألة البداء، ورسالة في الفلاحة».(2)

وى از شاگردان شيخ بهائى و ملا عبد الله شوشترى بوده است.

برخى از شاگردان و مجازان از او نيز عبارتند از:

1. علامه ملا محمد باقر مجلسى.

2. ملا محمد على استرآبادى.

فاضل سراب در اجازه به فرزند خود ملا محمد صادق تنكابنى مى نويسد:

«و أن يروي عنّي عن العالم الربّاني مولانا محمّد علي الأسترآبادي، عن شيخه السيّد العالم السيّد قاسم القهپائي، و العالم الكامل مولانا محمّد تقي بن المجلسي».

3. ملا ابو القاسم گلپايگانى.

وى در اجازه به ملا مهرعلى گلپايگانى مى نويسد:

«فقد رويت ما رويت عن السيد السند الحسيب النسيب الجليل النبيل، الفاضل الكامل، العالم العامل، أمير قاسم بن محمد الحسني الحسيني القهپائي، تغمده الله بغفرانه،

وعن الشيخ الفاضل العالم الكامل العامل، عمدة المفسرين، زبدة المحدثين، ناشر أخبار موالينا المعصومين، عليهم سلام الله أجمعين، تقي الملة والدين محمد المعروف الشهير

ص: 231






1- . اجازات الحديث ص 221 (اجازه علامه مجلسى به مير محمد اشرف).

2- . جامع الرواة ج 2 ص 21.




بالمجلسي، حفظه الله تعالي عن طوارق الحدثان إلي يوم الدين».(1)

4. ملا محمد مقيم بن جمال الدين محمود.

وى نسخه اى از تهذيب الأحكام را در 1043 ق كتابت كرده و در پايان كتاب مزار آن يادداشت بلاغى بدين شرح آمده است: «قد بلغ سماعاً منّي الأخ الصالح والفاضل الكامل الذكي الزكي مولانا محمد مقيم بلغه الله... حرره قاسم الحسني الحسيني».(2)

5. فرزندش سيد محمد سعيد طباطبائى كوپائى.

از علماى بزرگ عصر كه تمام تهذيب و اصول كافى و فقيه و قسمتى از فروع كافى و استبصار را نزد «والد ماجد، سيّد صالح، عالم فاضل كامل، امير سراج الدين قاسم الطباطبائي خوانده، و او از شيخ حاوي مآثر السلف علي المنهج المبين، و جامع معالم الكلّ علي الوجه المتين، أفضل المتأخّرين و أفضل المتبحّرين، شيخ الإسلام و المسلمين، بها الملّة و الدين محمّد العاملي قدّس سرّه، و از استاد بزرگوار و پدر عاليقدر خود، فقيه ربّانى و عالم نورانى حسين بن عبد الصمد الحارثى الهمدانى، و او از شهيد ثانى و زنده جاودانى، شيخ زين الملّة و الدين العاملى، و او از شيخ جمال الدين احمد بن خاتون، و او از شيخ على بن عبد العالى العاملى، كه از فقهاء مائة عشره و تاسعه و ثامنه كسى در دقّت طبع و كثرت فضل او نرسيده، و در اعلاء كلمه يقين و تبيين و ترويج شعاير مذهب ائمه معصومين، در زمان خروج شاه اسمعيل عليه الرحمة به تقديم رسانيد، و او از شيخ زاهد شيخ على بن هلال الجزائرى، و او از شيخ جمال الدين احمد بن فهد الحلّى، و او از شيخ الكلّ فى الكلّ شيخ محمّد بن مكى» خوانده است.(3)

اردبيلى در جامع الرواة مى نويسد: «محمد سعيد بن السيد سراج الدين قاسم بن

ص: 232





1- . بحار الانوار ج 107 ص 100.

2- . فهرست كتابهاى خطى كتابخانه مدرسه حجتيه ص 45.

3- . مجمع الإجازات الفت، مخطوط.




الأمير محمد الطباطبائي الحسني الحسيني القهبائي، جليل القدر، رفيع المنزلة، عالم فاضل كامل ورع صالح ديّن. له تأليفات منها كتاب مفاتيح الأحكام(1) في شرح آيات الأحكام للفاضل الكامل العادل الرضي الزكي مولانا احمد الأردبيلي، ورسالة في إحياء الموات، وحاشية علي حاشية الفاضل الزكي مولانا عبد الله علي التهذيب في المنطق. ولد في سنة اثني عشر بعد الألف، وتوفّي رحمه الله تعالي في سنة اثنتين وتسعين بعد الألف(2)».(3)

ميرزا ابراهيم قاضى خوزانى در هامش اجازه خود به شيخ محمد بن محمد زمان كاشانى پس از ذكر روايت علامه مجلسى از امير محمد قاسم مى نويسد:

«قد سمعت من حافده الجليل السيد الفاضل النبيل الأمير سيد أحمد، أنّ في عصره شرط وقف لهم، كان توليته مع الأعلم منهم، وكان الأمير محمد قاسم مسلّماً بالأعلمية. ولمّا وصل النوبة إلي ولده الرشيد الأمير محمد سعيد، وقع النزاع بينه وبين الميرزا رفيعا، وأنّ أيهما الأعلم؛ فحكم جماعة من علماء عصره، منهم: الشيخ البهائي والأمير محمد باقر، قدّس الله روحهما، أنّ الأمير محمد سعيد قدّس سرّه هو الأفقه الأعلم منهما. وله حواش وتعليقات ومؤلفات».(4)

ص: 233





1- . نسخه اى از اين كتاب به خط محمد كاظم بن محمد شريف خاتون آبادى كه در سال 1110 كتابت شده در كتابخانه آية الله العظمى مرعشى نجفى موجود است. فهرست مرعشى ج 6 ص 150. وى در سال 1065 در قريه خشوفان قهپايه كتاب «عيون اخبار الرضا عليه السلام» را مقابله كرده است. فهرست مرعشى ج 7 ص 261.

2- . در وقايع السنين والاعوام (ص 537) ذيل وقايع سال 1095 مى نويسد: «فوت مير محمد سعيد طباطبائى ولد مير قاسم قهپائى از معارف سادات در اين سال».

3- . جامع الرواة ج 2 ص 118.

4- . الإجازات لجمع من الأعلام، ص 208.




تصویر





اجازه سيد قاسم كوپايى به ملا حسين نطنزى

ص: 234





تصویر





اجازه سيد قاسم كوپايى به ملا حسين نطنزى

ص: 235





تصویر





اجازه ديگرى از سيد قاسم قهپايى

ص: 236





تصویر





اجازه سيد محمد سعيد كوپائى به امير محمد معصوم عقيلى

ص: 237






6. ملا عبد الله بن محمد تونى بشروى

«ساكن المشهد. عالم فاضل [ماهر] فقيه صالح زاهد عابد معاصر. له كتاب شرح الإرشاد في الفقه، ورسالة في الأصول، ورسالة في الجمعة، وغير ذلك».(1)

«وهذا المولي، علي ما سمعناه ممّن رآه، قد كان من أورع أهل زمانه وأتقاهم، بل كان ثاني المولي احمد الأردبيلي رضي الله عنه، وكذلك كان أخوه المولي أحمد التوني.

وكان قدّس سرّه أوّلاً باصبهان مدّة في المدرسة المشهورة بمدرسة المولي عبد الله التستري المرحوم. ثمّ سافر إلي مشهد الرضا (ع) وتوطّن فيه مدّة.

ثمّ أراد التوجّه إلي العراق لزيارة الأئمة بها من طريق قزوين، وأقام مدّة في قزوين مع أخيه المولي احمد المذكور، في أيام حياة المولي الفاضل مولانا خليل القزويني بالتماسه، وكان بينهما صحبة ومودة. ثمّ توجّه إلي الزيارة، فأدركه الموت في الطريق بكرمانشاه ودفن بها، ولعل وفاته بعد المراجعة، فلاحظ».

«هذا المولي أحد القائلين بالمنع من صلاة الجمعة في زمن الغيبة...

وقد ردّ عليه المولي محمد الجيلاني المعاصر المعروف بسراب برسالة قد أجاد فيها.(2)

ثمّ ردّ عليه ابن المولي أحمد، أخي المولي عبد الله المذكور برسالة. ثمّ من مؤلفاته أيضاً حاشية علي معالم الأصول حسنة، وتعليقات علي المدارك... والبشروي... نسبة إلي بشروية... وهي قرية كبيرة من أعمال بلدة تون وطبس... وقد دخلتها، وكان أهلها ببركة هذا المولي وأخيه المولي أحمد كلّهم صلحاء أتقياء عبّاد، علي أحسن ما يكون».(3)

سيد عبد الحسين خاتون آبادى در ضمن وقايع سال 1059 مى نويسد:

ص: 238






1- . أمل الآمل ج 2 ص 163.

2- . رساله فاضل سراب در كتاب دوازده رساله به كوشش آقاى رسول جعفريان چاپ شده است.

3- . رياض العلماء ج 3 ص 237 239. از آثار ديگر ملا عبد الله فهرست تهذيب الأحكام است كه نسخه خطى آن كه ظهير الدين بن ملا مراد تفرشى در 1096 ق. در مشهد مقدّس نگاشته موجود است. فهرست مرعشى ج 8 ص 281.




«فقير در آن وقت در خدمت آخوند مولانا عبد الله تونى مقابله من لا يحضره الفقيه شروع كرده بودم، و اكثر اوقات در خدمت آن جناب مى گذرانيدم، و از فيض خدمت و كثرت ملازمت آن جناب و برادرش آخوند مولانا احمد، قدرى استمداد و استفاضه از اخلاق و آداب نمودم. و هر دو برادر در غايت قصوى از تقوى و صلاح و ورع بودند؛ امّا آخوند مولانا عبد الله به فضل و كمال و دقّت و فطانت و شعور از ملا احمد برادرش، و از اكثر طالب علمان آن عصر، امتياز تمام داشت، و بعد از اين به مدّتى مجاورت روضه رضويه اختيار كردند، و مولانا عبد الله از شاگردان ميرزا رفيعا بود.(1)

توفى المولى عبد الله التونى المذكور فى 16 ع 1 سنة 1071(2) في بلدة كرمانشاه ودفن عند القنطرة المشهورة بپل شاه عند منتهي القبور عن يمين الطريق وبني علي قبره قبّة بناها الشيخ علي خان.(3)


7. شيخ على شهيدى عاملى

فرزند شيخ محمد(4) بن حسن بن شيخ زين الدين شهيد ثانى.

ص: 239






1- . وقايع السنين والاعوام ص 516.

2- . الكنى والألقاب ج 2 ص 128.

3- . تكملة أمل الآمل ج 3 ص 365.

4- . محدث نورى در نجم الثاقب مى نويسد: شيخ اجلّ اكمل، شيخ على بن عالم نحرير شيخ محمّد بن محقّق مدقّق شيخ حسن صاحب معالم، ابن عالم ربانى شهيد ثانى رحمهم الله در كتاب الدّرّ المنثور در ضمن احوال والد خود شيخ محمّد، صاحب شرح استبصار و غيره كه مجاور مكّه معظّمه بود در حيات و ممات، نقل كرده كه: خبر داد مرا زوجه او، دختر سيد محمّد بن ابى الحسن رحمه الله و مادر اولاد او، كه: چون آن مرحوم وفات كرد مى شنيدند در نزد او تلاوت قرآن را در طول آن شب... سيد جليل، ميرزا محمّد استرآبادى سابق الذكر، صاحب كتب رجاليه معروفه و آيات الاحكام، مجاور مكّه معظّمه بود و استاد شيخ محمّد مذكور، و مكرّر در شرح استبصار، با توقير، اسم او را مى برد، و هر دو جليل القدرند و داراى مقام عاليه... در پشت شرح استبصار كه نزد حقير است و ملك مؤ لّفش بود و در چند جا خطّ آن مرحوم را دارد و نيز خطّ فرزندش شيخ على را دارد، چنين نوشته: منتقل شد مصنّف اين كتاب، و او شيخ سعيد حميد، بقيه علماى ماضين و خلف كملاء راسخين، أعنى شيخنا ومولانا و كسى كه استفاده نموديم از بركات او، علوم شرعيه را از حديث و فروع و رجال و غيره، شيخ محمّد بن شهيد ثانى است، از دار غرور به سوى دار سرور، شب دوشنبه دهم از شهر ذي القعدة الحرام سنه 1030 از هجرت سيد المرسلين صلى الله عليه وآله. به تحقيق كه من شنيدم از او قدس الله روحه پيش از انتقال او به چند روز اندكى مشافهة كه او مى گفت براى من كه به درستى كه من انتقال خواهم كرد در اين ايام، شايد كه خداوند مرا اعانت نمايد بر آن. و چنين شنيد از او، غير من اين را و اين در مكه مشرّفه بود. و دفن كرديم او را برّد الله مضجعه در معلّى نزديك مزار خديجه كبرى عليها السلام. حرّره الفقير الى الله الغنى حسين بن حسن عاملى مشغرى».




«از جمله علماى اثنى عشريه و فقهاء اماميه كه در انحلال مسائل مشكله و تحقيق بطون غوامض كلام دقيق، در معنى تفريد، شهير آفاق اند: مدقّق كامل و محقّق فاضل، شيخ العارفين، رئيس المحدثين، جناب شيخ على، نواده أعلم العلماء، شيخ الفقهاء، شيخ زين الدين است، كه در اين زمان قامت استعدادش به خلعت اجتهاد آراسته و پيراسته گرديده، جمهور فقهاء كراميه از پرتو بارقات لمعات آفتاب جهانتاب علوم آن جناب فراخور اكتساب بهره ور و فيض ياب گشته اند.

از جمله تصنيفات آن قطب فلك اعظم شريعت، كه به نظر علماء عظام رسيده، و از قرار واقع، پسنديده طباع سنجيده گرديده، دو جلد حاشيه اى است [كه] بر شرح لمعه شيخ زين الدين نوشته،(1) و شرح اصول كافى است موسوم به درّالمنظوم من كلام المعصوم و كتاب ديگر مسمّى به درّالمنثور من المأثور وغير المأثور مشتمل بر احاديث مشكله و مسائل مشكله در اصول و فروع و تفسير و شعر و غير ذلك. و كتاب ديگر از نظم و نثر موسوم به السهام المارقة من أغراض الزنادقة قريب به چهل هزار بيت،

ص: 240





1- . نام آن الزهرات الزوية است و نسخه اصل آن در كتابخانه آية الله مرعشى موجود است. فهرست مرعشى ج 11 ص 313. شيخ على علاوه بر آن حاشيه اى نيز بر حاشيه سلطان العلماء بر شرح لمعه دارد كه آن را در سال 1075 ق. نگاشته و نسخه اى از آن را ابراهيم بن محمد بن على بن احمد حرفوشى عاملى در سال 1077 ق. در اصفهان از روى خط مؤلف استنساخ كرده است. فهرست مرعشى ج 9 ص 60.




مجموع از انواع احاديث و مسائل متفرقه، و حاشيه اى ديگر موسوم به حاشية المعالم و حواشى بسيار بر من لا يحضره الفقيه نيز به دستيارى قدرت نوشته اند».(1)

شيخ عبد الله اصفهانى صاحب رياض مى نويسد:

«الفاضل الفقيه العالم العامل المعاصر... قد جاء من جبل عامل في أواسط حاله إلي بلاد العجم، وسكن اصفهان، واعتلي أمره بها، وقرأ عليه جماعة منهم: أخي العلامة.

وكان قدّس سرّه من العلماء الزهاد في عصره، وقد توفّي باصبهان في عام ثلاثة ومائة وألف، وقد طعن في السنّ، بل قد بلغ تسعين سنة».(2)

ولد في جبل عامل في 1013 أو 1014 وذهب والده إلي العراق وهو ابن ستّ سنين، ثمّ ذهب أخوه زين الدين وهو ابن اثني عشر سنة.

تلمذ علي الشيخ نجيب الدين علي بن محمد بن عيسي و السيد نورالدين علي بن علي بن حسين بن أبي الحسن الموسوي العاملي المجاور لبيت الله الحرام، أخي صاحب المعالم و المدارك أمّاً وأباً، و الشيخ حسين الظهيري و الشيخ محمد الحرفوشي.

يروي عن شيخيه الأولين، وهما عن جدّه صاحب المعالم وأخيه صاحب المدارك.(3)

برخى از شاگردان و مجازان از او نيز عبارتند از:

1. علامه ملا محمد باقر مجلسى.

وى در اجازات خود از او با القابى همچون «الشيخ الأفضل الأكمل، نجل العلماء الأعلام، الشيخ علي بن الشيخ محمد العاملي قدّس سرّه»(4) و «الشيخ الفاضل الصالح الكامل، نجل الأفاضل»(5) و «شيخنا المعظّم، بل والدنا المكرّم، نجل الأفاضل الفخام،

ص: 241





1- . قصص الخاقانى ج 2 ص 55.

2- . رياض العلماء ج 4 ص 197 198.

3- . راجع طبقات أعلام الشيعة ج 5 ص 404.

4- . إجازات الحديث، ص 225 (اجازه علامه مجلسى به مير محمد اشرف).

5- . همان ص 465 (اجازه به ملا محمد مقيم) و ص 521.




وقدوة الأتقياء الكرام، الشيخ علي بن الشيخ محمد العاملي» نام برده است.(1)

در مجلد اجازات بحارالأنوار چنين آمده است:

«صورة ما كتبه لنا من الاجازة الشيخ الجليل والعالم النبيل الشيخ علي بن الشيخ محمد سبط الشهيد الثاني بخطه الشريف: بسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله علي جزيل نواله، وجميل فضله وجوده وإفضاله، والصلاة والسلام علي سيدنا محمد وآله.

وبعد، فقد التمس مني الأخ في الله، الفاضل الكامل الزكي الذكي الطاهر، مولانا محمد باقر، نجل المولي الأجل الأوحد مولانا محمد تقي الشهير بمجلسي، أدام الله توفيقه وسهل إلي كلّ خير طريقه، أن أجيز له ما صحّ لي إجازته وروايته.

فأجبته إلي ذلك، وأجزت له أن يروي عنّي جميع ما أجازه لي شيخاي الأجلان الأمجدان الأوحدان: السيد نورالدين بن علي بن الحسين بن أبي الحسن الحسيني الموسوي، أطال الله بقاءه، والشيخ نجيب الدين علي بن محمد بن عيسي، قدّس الله روحه، بحقّ روايتهما قراءة وإجازة، عن شيخيهما العالمين العاملين الفاضلين الكاملين المحققين المدققين: جمال الدين أبي منصور الحسن بن الشهيد الثاني، نوّر الله مرقدهما، والسيد شمس الدين محمد بن علي الحسيني الشهير بابن أبي الحسن، طاب ثراهما، بحقّ روايتهما عن السيد علي ابن أبي الحسن، والشيخ الأجلّ عزّالدين الحسين بن عبد الصمد الحارثي، قدّس سرّه، والسيد العابد نورالدين علي بن السيد فخر الدين الهاشمي، بحقّ رواية الجميع عن جدّي السعيد العالم الرباني زين الملة والدين الشهير بالشهيد الثاني، أعلي الله رتبته كما شرّف خاتمته. وطرقه، طاب ثراه، كثير، يعلم من إجازاته للشيخ حسين بن عبد الصمد وغيره، ومن كتاب الإجازات لجدي المبرور ولده الشيخ حسن...

وأروي إجازة عن شيخي السيد نور الدين بن أبي الحسن، عن العالم الزاهد التقي السيد علي بن علوان، عن الشيخ الجليل العلامة بهاء الملة والدين ابن الحسين ابن

ص: 242





1- . همان ص 414 (اجازه به محمد فاضل مشهدى).




عبدالصمد، عن والده، عن جدي المبرور الشهيد الثاني، رضي الله عنهم.

فقد أجزت للأخ المذكور، أعانه الله علي طاعته، أن يروي عنّي جميع ما صحّ لي روايته من مصنفات المشايخ المذكورين وغيرهم من الخاصة والعامة، مما هو داخل تحت طرقي إليهم ممّا يعلم مفصلاً من محلّه. وقد شرطت عليه الأخذ بالاحتياط، والوقوف عند الشبهات، وغير ذلك مما هو مشروط في الإجازات، وتقوي الله والخوف منه بجميع ذلك وغير هذا. والمأمول منه، أيّده الله، الأجراء علي صحيفة خاطره العاطر، وضميره المنير في الخلوات ومظان الإجابات. وكتب هذا بيده الجانية الفانية أقل العباد علي بن محمد بن الحسن زين الدين العاملي، تجاوز الله عن سيئاتهم، بمحمد وآله الطاهرين صلوات الله عليهم أجمعين، في الثالث والعشرين من شهر ذي الحجة عام 1068».(1)

2. شيخ محمد مقيم بن أبى البقاء اصفهانى.(2)

«محمد مقيم بن أبي البقاء الشريف بن عبد الله بن أبي الحسن الاصبهاني،

أبو الفتوح المعروف بالقاضي. قرأ علي الشيخ علي العاملي حفيد الشهيد الثاني كتاب الروضة البهية في شرح اللمعة الدمشقية، فكتب له إجازة لرواية الكتاب في 13 ربيع الأول سنة 1089، وإجازة حديثية عامة مبسوطة في خامس شهر شوال سنة 1904».(3)

گفتنى است كه شيخ زين الدين عاملى، برادر شيخ على نيز از علماى بزرگ زمان

ص: 243





1- . بحار الأنوار، ج 107 ص 132-134.

2- . در كتابخانه مدرسه فيضيه نسخه اى از كتاب من لايحضره الفقيه مورخ به سال 1079 ق موجود است با يادداشتى از ملا محمد مقيم كه گويد: كتب حديث را نزد اين اساتيد خوانده است: ملا محمد صالح مازندراني، فقيه محدّث مرحوم آقا محمد صالح قمي، ميرزا علاءالدين محمد، ملا محمد علي استرآبادي، فقيه نجيب حسيب الذي هو أستادي وإليه في العلوم الشرعية استنادي شيخ علي بن محمد بن حسن بن شهيد ثاني، مولانا محمد طاهر قمي، شيخ محمد حرّ عاملي، سيدنا الصالح الأديب مير محمد محسن اصفهاني در مشهد، شيخ محمد جعفر و آقا جمال الدين خوانساري. ر. ك: فهرست نسخه هاى خطى كتابخانه مدرسه فيضيه ج 1 ص 277.

3- . تلامذة المجلسي ص 127، طبقات أعلام الشيعة ج 5 ص 581.




بوده است. ذكره أخوه الشيخ على بن محمد العاملى فى كتاب الدرّ المنثور فقال فيه:

«كان فاضلاً زكياً، وعالماً لوذعياً، وكاملاً رضياً، وعابداً تقياً. اشتغل أوّل أمره في بلادنا علي تلامذة أبيه و جدّه، ثمّ سافر إلي العراق في أوقات إقامة والده بها، ثمّ سافر إلي بلاد العجم؛ فأنزله المرحوم المبرور الشيخ بهاء الدين العاملي في منزله، و أكرمه إكراماً تاماًّ، و بقي عنده مدة طويلة، مشتغلاً عنده قرائة وسماعاً لمصنفاته وغيرها. و كان يقرأ عند غيره من الفضلاء في تلك البلاد في العلوم الرياضية وغيرها. ثمّ سافر إلي مكة في السنة التي انتقل فيها الشيخ بهاء الدين، فأقام بها، ثمّ رجع إلي بلادنا. و كان مولده سنة 1009، و توفي سنة 1064».

شيخ حرّ عاملى درباره او مى نويسد:

«كان عالماً فاضلاً كاملاً متبحراً محققاً [مدققاً] ثقة صالحاً عابداً ورعاً شاعراً منشئاً أديباً حافظاً جامعاً لفنون العلوم العقليات والنقليات، جليل القدر، عظيم المنزلة، لا نظير [له] في زمانه. قرأ علي أبيه و علي الشيخ الأجل بهاءالدين محمد العاملي، وعلي مولانا محمد أمين الاسترآبادي، وجماعة من علماء العرب والعجم، و جاور بمكة مدة، وتوفي بها ودفن عند خديجة الكبري. قرأتُ عليه جملة من كتب العربية والرياضي والحديث والفقه وغيرها. وكان له شعر رائق، وفوائد وحواش كثيرة، وديوان شعر صغير، رأيته بخطّه. ولم يؤلف كتاباً مدوّناً؛ لشدة احتياطه ولخوف الشهرة».(1)

3. سيد كمال الدين بن حيدر حسينى عاملى.

وى كتاب من لا يحضره الفقيه را در سال 1091 ق نزد شيخ على خوانده است.(2)

4. مولانا محمد باقر الموتى.

وى در سال 1083 ق از شيخ على مجاز شده كه اجازه او در پايان نسخه خطى

ص: 244





1- . أمل الآمل، ج 1 ص 92 93.

2- . فهرست مرعشى ج 24 ص 167.




فروع كافى نسخه كتابخانه آية الله مرعشى نجفى موجود است.

تصویر





اجازه شيخ على شهيدى به شيخ محمد باقر الموتى

ص: 245





تصویر





اجازه شيخ على شهيدى به فرزندش شيخ حسين عاملى

ص: 246





تصویر





ص: 247





تصویر





آغاز الدرّ المنثور شيخ على به خط مبارك شيخ حرّ عاملى

ص: 248





تصویر





آغاز الدرّ المنثور شيخ على به خط مبارك شيخ حرّ عاملى

ص: 249





تصویر





پايان نسخه اى از الزهرات الزوية شهيدى

ص: 250





تصویر





اجازه شيخ على شهيدى به مولا محمد حسين

«ثمّ لا يخفي أنّ من أولاد الشيخ علي صاحب الدرّ المنثور في زماننا:

شيخنا وأستادنا العلامة المتبحّر في العلوم من الأدب والمنطق و الفلسفة و الكلام و الفقه والأصول، الشيخ محمّد حسين المقدّس العاملي المشهور بمشكي.

وهو من كبار علماء اصفهان ومدرّس العلوم في حوزتها العلمية، وإمام الجماعة بمسجد تلّ عاشقان، توفّي يوم السبت 24 شهر شوال سنّه 1386 ق... وله سلطة تامة في تدريس السطوح من السافلة الي سطح الكفاية. وله حافظة عجيبة وذاكرة غريبة، واستفدنا من مختلف أبحاثه... وكان محبّاً لأهل البيت عليهم السلام وموالياً لهم، وكان

ص: 251





ينعقد في داره كلّ ليلة السبت مجلس عزائهم، يحضر فيه العلماء».(1)


8. ميرزا قاضى الدين محمد يزدى

فرزند ميرزا كاشف الدين محمد يزدى اردكانى.(2) از شاگردان شيخ بهائى.(3)

«از جمله فحول علماى زمان... حضرت ميرزا قاضى شيخ الإسلام اصفهانى است. مولد و مكان نشو و نماى ايشان اصفهان است. از جمله مصنّفات آن متمّم مقالات نوع انسان، شرحى است بر اصول كافى و شرحى بر صحيفه كامله و رساله اى ديگر مشتمل بر سه مقاله، در شرح حديث حمّاد در كيفيت صلاة، در تشريح رأس، در دفع شبهه طفره به براهين هندسى. رساله اى ديگر در علم ادوار و قانون موسيقى، و رساله اى ديگر موسوم به جام جم در منفعت و مضرّت شراب.

مجملاً آن كه تحقيقات در هر فنّ، ايشان را روى داده، و تعليقجات كثيرالبركات در آن باب نوشته. در سنه 1075 در بلده دارالارشاد اردبيل وفات يافت. مدفنش در قرب عتبه... حضرت شيخ صفى الدين اسحاق است».(4)

ميرزا قاضى شيخ الاسلام اصفهان بوده است. در قصص الخاقانى مى نويسد:

«در اين سال (1055) ميرزا قاضى شيخ الإسلام دارالسلطنه اصفهان را كه از فضلاء عصر بود، با خدّام فضيلت پناهى مولانا حسنعلى، ولد علامه دوران مولانا عبد الله، مباحثه اى كه در معنى دخل به مبحث نداشت روى نمود. حضرت آخوندى نيز در

ص: 252






1- . علماء الاسرة، مير سيد احمد روضاتى ص 106. قال الروضاتى: «قرأت عنده حاشية ملا عبد الله في المنطق و شرح الشمسية و منظومة اللئالي للحكيم السبزواري، كلّ هذه من البداية الي النهاية، و شطراً من معاني المطوّل و بعض أبواب المغني».

2- . مولانا كاشفا حكيم باشى مستقل در زمان شاه صفى بوده، و راغب به رعايت سادات و علما و فقرا، و حريص بر اطعام فقرا بوده، و در 1060 رحلت نموده است. وقايع السنين والاعوام ص 517.

3- . تراجم الرجال ج 1 ص 442 443.

4- . قصص الخاقانى ج 2 ص 59\60.




صدد جواب درآمده، كار از مباحثه به مجادله رسيد، و مابين اين دو بزرگ آتش عناد التهاب گرفت. عاقبة الأمر... هر دو از نظر اعتبار، كه سرمايه حيات مردان روزگار است افتاده، فرمان واجب الإذعان به عزل شيخ الإسلام مذكور عزّ اصدار يافت، و در همان اوان، مسند شريعت غرّاء، حسب الأمر الأعلى به وجود مسعود عالى حضرت علامى فهامى، شيخ الشيوخ، مولانا شيخ على نقى شيرازى كه از متقيان زمان صاحبقران، و از جمله افاضل دوران بود زيب و زينت گرفت».(1)

ميرزا قاضى تأليفات زيادى داشته است، از جمله: 1. كشّاف حقائق الأحاديث در شرح اصول كافى. 2. التحفة الرضوية في شرح الصحيفة السجادية، به عربى. 3. تحفه رضويه، شرح فارسى صحيفه سجاديه. 4. جام جهان نما 5. شرح الأعضالات ميرداماد و حواشى بر: اصول كافى، اشارات، محاكمات، طبيعيات شفا، الهيات شفا، تجريد الاعتقاد، شرح المختصر عضدى، قانون ابن سينا و كتب ديگر.(2)

فوت ميرزا قاضى شيخ الاسلام اصفهان در سنه 1074 ق واقع گشته است.(3)

ميرزا محمد سعيد مازندرانى متخلص به اشرف از شاگردان ميرزا قاضى بوده و اشعارى در مدح او سروده است.(4)

قسمتى از اشعار اشرف بر اساس نسخه خطى ديوان وى چنين است:

كامران ملك معنى ميرزا قاضى كه هست *** كاشف از برهان فضلش دعوى دانشورى

ص: 253





1- . قصص الخاقانى ج 1 ص 295-296.

2- . ر. ك: مقدمه التحفة الرضوية، با تحقيق جناب آقاى على فاضلى.

3- . وقايع السنين والاعوام ص 523.

4- . كاروان هند ج 1 ص 65 66.




واضع قانون دانش، حلّ عقد روزگار *** نكته اثبات واجب، حجّت پيغمبرى

آن كه از فرمان احكامش عروس ماه را *** هاله گاهى چادرى كردست و گاهى معجرى

آن كه از انهاى نهى او به خلوتگاه خم *** دختر رز پير گرديده است در بى شوهرى

بهر رفع تهمت بى عصمتى در دور او *** از حباب، امّ الخبايث يافت مهر دخترى

طبع صاحب بينشت چون بوستان پيرا شود *** مى كند چشم اولى الابصار در وى عبهرى

نيست خصم بى وقارت را خلاصى از سپهر *** زود در گرداب افتد كشتى از بى لنگرى

چون به اقليم سخن طبعت قلمرانى كند *** رشته جان خردمندان نمايد مسطرى

كى تواند سركشيد از خطّ فرمانت سپهر *** مى كند تا خانه ات گردون دين را محورى

كاتب قدرت چو آهنگ كتابت مى كند *** كاغذ افشان افلاكش نمايد دفترى

سرد مى گردد شعاع مهر در جرم قمر *** خصم را افسرده مهرت در دل از بدگوهرى

گر نباشد در دلت نقش تعلّق، باك نيست *** جوهر ديگر بود آئينه را بى جوهرى

ص: 254





صاحب انصافى نباشد چون تو گر انصاف نيست *** حق شناسى نيست چون ذاتت گر از حق بگذرى

كرده روى بكر فكرت را به رنگ شعله سرخ *** كرده رنگ بخت اعداى تو را خاكسترى

آن كه پوشد روى خوبان را حرير چهره اى *** آن كه بافد سنگ خارا را لباس مرمرى

ديگران را رتبه طبع جهانگير تو نيست *** نايد از شمشير چوبين، آرزوى خنجرى

گرچه جوهردار باشد خنجر چوب چنار *** كى زند با خنجر فولاد لاف همسرى

چون كنم وصف كمالاتت كه بهر ثبت آن *** تنگ باشد صفحه گردون به اين پهناورى

محو گشت از پرتو آن تيره روزى هاى من *** تا فكندى بر سرم ظلّ عدالت گسترى

آرى آرى، سايه رو در كاستن مى آورد *** چون به سمت الرأس آيد آفتاب خاورى

صاحبا غلمان أشعارى برضوان المديح *** كلّهم كاللؤلؤ المكنون حان عبقرى

من رأي أبكار أفكاري بعين المعرفة *** ليت شعري كيف يستشعر بشعر الأنوري!

شهسوار كشور نظمم كه باشد در ركاب *** شاه بيت فطرتم را از معانى لشكرى

ص: 255





گفته ام ار دولت مدح تو بر كرسى نشست *** زان كه وصف مهتران بخشد سخن را بهترى

در ثنايت اين قدر معناى رنگين بسته ام *** بى تكلّف بسته ام آيين مدحت گسترى

گفتگو را ختم بايد كرد «اشرف» بر دعا *** دردسر كوتاه كن، تاكى حديث سرسرى؟

محفل افلاك را تا زهره باشد نغمه ساز *** پرتو خورشيد را تا ماه باشد مشترى

دشمنت بادا چو تار ساز، از غم در گداز *** دوستت روشن روان چون آفتاب خاورى

ميرزا ابراهيم برادر ميرزا قاضى از شاگردان مولانا محمد تقى مجلسى بوده، و ملا محمد نصير فرزند ميرزا قاضى نيز از فضلا و صاحب تحفۀ سليمانيۀ عباسيه در شرح رساله ذهبيۀ رضويۀ طبيه است.(1)


9. سيد بدر الدين بن احمد حسينى انصارى عاملى

«كان عالماً فاضلاً محققاً ماهراً مدققاً فقيهاً محدثاً عارفاً بالعربية أديباً شاعراً.

قرأ علي شيخنا البهائي وغيره، وله حواش كثيرة علي الأحاديث المشكلة، و شرح الإثني عشرية الصومية، و شرح الإثني عشرية الصلاتية، و شرح زبدة البهائي. وقد رأيت شرح الإثني عشرية في الصلاة بخطه، و تاريخ الفراغ من تأليفه سنة 1025.

وله رسالة في العمل بخبر الواحد [أسماها: عيون جواهر النقاد في حجية أخبار الآحاد] استقصي فيها الأدلة، وتتبع الأخبار في ذلك، ولم يدع شيئاً ممًا يمكن الاستدلال

ص: 256






1- . الذريعة ج 26 ص 168.




به [إلا ذكره] إلا أنّ أدلّته لا تصريح فيها بالخلوّ عن القرينة، وله شعر قليل.

توفّي بطوس، وكان مدرّساً بها، وهو من المعاصرين ولم أره».(1)

«كتب نسخة من شرح الألفية للشيخ حسين بن عبد الصمد العاملي ببلدة تفليس، لعشر خلون من جمادي الثانية سنة 1026، و كتب الشيخ بهاء الدين العاملي له في آخرها إجازة حديث بتاريخ ثامن ذي القعدة من نفس السنة، وذكره بقوله: «سيدنا الأجلّ الفاضل الزكي الذكي الألمعي، ذي الفطنة النقادة، والفطرة الوقادة، والتحقيق الرائق، والتدقيق الفائق، شمس سماء السيادة، وبدر فلك الافادة، وغرّة سيماء الرفعة والنجابة...». واستنسخ نسخة من كتاب منتقي الجمان(2) وأتمّ كتاب الطهارة منها في 25 شهر رمضان سنة 1017 بمكة المكرمة علي نسخة شيخه ابن المصنّف؛ فالشيخ محمد بن الحسن بن الشهيد الثاني من شيوخ السيد بدر الدين هذا».(3)

گفتنى است كه در الذريعة ذيل عنوان «حجية الأخبار» دو اشتباه رخ داده است:

1. سيد بدرالدين بن احمد را فرزند مير سيد احمد علوى عاملى (سبط ميرداماد) دانسته و او را از راويان و مجازين از مولانا محمد تقى ذكر كرده و مى نويسد: «وهو يروي عن والده، وعن المولي محمد تقي المجلسي، وعن الشيخ فخرالدين الطريحي. ومن تلاميذه المولي عناية الله بن محمد حسين بن عناية الله بن زين الدين المشهدي الذي يروي عنه ابنه الشيخ محمد محسن بن عناية الله في كتابه دعائم الدين و كشف الريبة في

ص: 257





1- . أمل الآمل ج 1 ص 42.

2- . «وفي مكتبة أمير المؤمنين عليه السلام نسخة بقلم الشيخ ضياء الدين محمد بن سيف الدين محمود فرغ من نسخها غرة صفر سنة 1050، كتبها لخزانة المولي محمدمؤمن بن شاه قاسم، وعليها تملك المجلسي الثاني، استنسخها الكاتب عن نسخة بقلم السيد بدر الدين أحمد بن إدريس العاملي الأنصاري الحسيني، وقد قرأها بدرالدين على أستاذه الشيخ محمد السبط، وهو قرأها على والده المؤلف صاحب المعالم». الذريعة، ج 23 ص 8.

3- . تراجم الرجال ج 1 ص 114 115.




إثبات الكرة والرجعة».(1) اما با مراجعه به عنوان دعائم الدين در الذريعة معلوم شد كه مولانا محمد تقى و شيخ طريحى و مير سيد احمد علوى عاملى (سبط ميرداماد) از مشايخ مولى عناية الله بوده اند نه از مشايخ سيد بدرالدين.

«يروي المؤلف [الشيخ محمد محسن بن عناية الله صاحب دعائم الدين] فيه عن والده المولي عناية الله، وذكر أنّ والده يروي عن جماعة، منهم: السيد أحمد بن زين العابدين العاملي الذي كان تلميذ البهائي والمير الداماد وصهره علي بنته... ومنهم: المولي محمد تقي المجلسي المتوفي 1070 ومنهم: الشيخ فخرالدين الطريحي الذي توفّي 1085».(2)


10. مولى محمد رضا نصيرى طوسى واقعه نويس

فرزند ميرزا عبد الحسين منشى الممالك،(3) «فاضلى نامى و عالمى گرامى بوده، در اخبار و احاديث محدّثى جليل، و در تفسير آيات، محقّقى نبيل. كشف الآياتش كاشف كمالات او، و تفسير قرآنش مفسّر تحقيقات او... تفسير قرآنش زياده از سى مجلد است كه به عربى و فارسى بيان فرموده، و جمع احاديث در آن نموده است».(4)

«له كتاب كشف الآيات لمعرفة محلّ الآية من القرآن الكريم. تاريخ تأليفها 1067.

وله: تفسير الأئمة لهداية الأمة،(5) أكثر من ثلاثين مجلداً، عربي و فارسي، جمع فيه الأحاديث وترجمها.(6) قال فيه: فلم يكن بدّ من ذكر مشايخي؛ فروايتي ذلك كلّه عن السيد السند الجليل الفاضل العابد الزاهد العالم الورع التقي النقي، الموفّق بتوفيقات الله الملك

ص: 258






1- . الذريعة ج 6 ص 270.

2- . الذريعة ج 8 ص 198.

3- . فهرست كتب خطى اصفهان ج 1 ص 142.

4- . محافل المؤمنين ص 293.

5- . قال العلامة الصدر: «رأيت المجلّد الأول منه وبعض المجلّدات الأخر، ولم أر فيه تحقيقاً أو تدقيقاً، إنما هو تفسير بالمأثور بالفارسية والعربية، وكان من الأخبارية». تكملة أمل الآمل ج 5 ص 389.

6- . امل الآمل ج 2 ص 272.




الوفي، الأمير شرف الدين علي بن حجة الله الحسني الحسيني الشولستاني النجفي نسباً ومولداً وتوطّناً، عن شيخنا العالم العامل المحقق المدقق، المؤيد بتأييد الله الملك الأحد الصمد، الشيخ محمد ابن الشيخ لجليل المحقق الزاهد الشيخ حسن ابن زين الملة والدين الشهيد».(1) «رأيت منه المجلد الأول.. والنسخة كتبت في عصر المصنّف وعليها تملك ولد المصنّف لها إرثاً بخطه وإمضائه: عبد الله بن محمد رضا النصيري الطوسي.

ورأيت خطّ والده عبدالحسين في ظهر نسخة من نهج الحقّ للحلّي، تأريخ كتابة النسخة 1025. كتب تملّكه بخطّه، معبّراً عن نفسه بعبدالحسين بن محمد زمان النصيري الطوسي.(2) وذكر في بعض أجزاء هذا التفسير منهيّاً أسانيده إلي شيخ الطائفة بقوله: قال جدّنا الأمجد العالم المتكلّم بعلوم الصادقين الشيخ أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي فيظهر اعتقاده بأنّه من أحفاد الطوسي... وله أيضاً مختصر تفسير الأئمة بالفارسية».(3)

در پايان نسخه خطى كافى متعلق به آية الله شيخ احمد كلباسى يادداشتى از ميرزا محمد رضا نصيرى طوسى آمده مبنى بر عاريه كتاب از «العالم الفاضل العلامة في زمانه، التقي النقي الأمجد الزكي، شرفاً للفضل والحال، مولانا محمد تقي المجلسي».

برادرش: مولى محمد تقى نصيرى از علماى اصفهان بوده و از آثار اوست:

1. العقال فى مكارم الخصال كه در ربيع الثانى 1080 به پايان رسيده است.(4)

2. تشريح الأنوار در تفسير آيات اعتقادى و فقهى قرآن كه جلد اوّل آن در ماه رجب 1075 در اصفهان در 523 برگ به انجام رسيده است.(5)

ص: 259





1- . أعيان الشيعة ج 9 ص 281

2- . «ولعلّ من أحفاده المولى حسن بن محمد صالح النصيري الطوسي صاحب هداية المسترشدين الذي ألّفه 1132». طبقات أعلام الشيعة ج 5 ص 314.

3- . طبقات أعلام الشيعة ج 5 ص 222.

4- . الذريعة ج 15 ص 281.

5- . فهرست مرعشى ج 23 ص 13.




تصویر





يادداشت نصيرى طوسى مبنى بر عاريه كتاب از مولانا محمد تقى مجلسى

ص: 260





3. المبدأ والمعاد كه در سال 1079 در اصفهان تأليف شده است.(1)

از ديگر افراد اين خاندان ميرزا محمد ابراهيم نصيرى است كه در سال 1064 از علامه ملا محمد باقر مجلسى اجازه نقل حديث دريافت كرده است.(2)


11. ملا محمد طاهر شيرازى نجفى قمى


اشاره

«من أعيان الفضلاء المعاصرين، عالم محقّق مدقّق ثقة ثقة فقيه متكلم محدّث، جليل القدر، عظيم الشأن. له كتب منها: كتاب شرح تهذيب الحديث، كتاب حكمة العارفين في ردّ شبه المخالفين، كتاب الأربعين في فضائل أميرالمؤمنين وإمامة الأئمة الطاهرين عليهم السلام ورسالة الجمعة، ورسالة الفوائد الدينية في الردّ علي الحكماء والصوفية، كتاب حجة الإسلام وغيرذلك من الكتب والرسائل، نرويها عنه».(3)

«الإمام العلامة المحقّق المدقّق، جليل القدر، عظيم المنزلة، دقيق الفطنة، ثقة ثبت عين ديّن متصلّب في الدين، لا يحصي مناقبه وفضائله. جزاه الله تعالي أفضل جزاء المحسنين. له كتب نفيسة، منها: كتاب شرح تهذيب الأحكام، وكتاب الأربعين في مناقب أميرالمؤمنين عليه السلام، وكتاب جامع في الأصول، وكتاب جليل القدر والمرتبة في الردّ

ص: 261







1- . الذريعة ج 19 ص 51. نصرآبادى در تذكره (ص 104) مى نويسد: «ميرزا زين العابدين خلف مرحوم منشى الممالك... جوان قابل كامل به همتى بوده، در كمال مردمى و آدميت، و نهايت پاكى ذات و اهليت. بعد از والد بزرگوار به منصب انشاء ممالك سرافرازى يافته، نهايت اعتبار و اقتدار داشت. چند سال قبل از اين فوت شد. برادر عالى مقدار ايشان كه در كمال فضيلت و دانايى است به آن منصب سرافراز شد. مرحوم مشار إليه فكر شعرى مى كرد و «منشى» تخلّص داشت. نصرآبادى همچنين از ميرزا صادق خلف ارشد ميرزا عبدالحسين منشى الممالك نام برده كه به كمالات صورى و معنوى آراسته بوده، و در اوان شباب فوت شده است. همان ص 119.

2- . اجازات الحديث ص 210. «أنهاه المولى الأولى الفاضل الذكي الألمعي ميرزا محمد ابراهيم النصيري أيّده الله تعالى قراءة وتصحيحاً وتدقيقاً في مجالس آخرها بعض أيآم شهر ربيع الثاني من سنة 1064 من الهجرة وأجزت له...»

3- . أمل الآمل ج 2 ص 277 278.




علي حكمة الفلاسفة، وغيرها من الكتب. وله رسائل منها: رسالة في صلاة الجمعة، ورسالة في الردّ علي الصوفية، ورسالة فارسية في السهو والشك، ورسالة في الفوائد الدينية، ورسالة في موعظة النفس، ورسالة في الرضاع، ورسالة في ترك السلام عليك أيها النبي، ورسالة في صلاة الليل وغيرها من الأذكار، ورسالة في تقسيم الفرائض».(1)

«ملا محمد طاهر از باونات فارس است، امّا چون در قم بسيار بوده به قمى مشهور است. شمع فضيلت و صلاحش از انوار الهى روشن، و خاطرش از شعاع خورشيد حقيقت، وادى ايمن. تقوا و صلاح او به مرتبه اى است كه محتاج به تقرير نيست.

شيخ الاسلام قم اند و اهل آن ولايت به هدايت امر و نهى او همگى طريق پرهيزكارى پيش گرفته، پا از جاده صلاح بيرون نمى گذارند...

قصيده ملا عرفى را جواب فرموده، اين بيت از آن قصيده است:

به خون ديده نوشتيم بر در و ديوار *** كه چشم مردمى از اهل روزگار مدار».(2)

ملا محمد طاهر در آخر مقدمه حجة الإسلام مى نويسد:

«ورويتها - أي: الكتب الأربعة - إجازة وبعضها قراءة عن الشيخ الفاضل العالم العامل التقي النقي، محمد بن الشيخ الفاضل التقي جابر بن عباس، قدّس الله روحهما، عن أبيه، عن الشيخ الجليل عبد النبي بن سعد الجزائري قدّس سرّه...

وعن الشيخ محمد بن جابر المذكور، عن السيد الجليل النبيل الفاضل العالم العامل شرف الدين علي الفارسي الشولستاني المقيم في المشهد المقدس الغروي رحمه الله...

وعن الشيخ محمد المذكور أيضاً عن الشيخ الجليل محمود بن حسام الدين الجزائري، إجازة عن الشيخ الجليل النبيل بهاء الملة والدين محمد العاملي...».(3)

ص: 262





1- . جامع الرواة ج 2 ص 133.

2- . تذكره نصرآبادى ج 1 ص 236 237.

3- . مقدمه كتاب الاربعين ملا محمد طاهر قمى تصحيح سيد مهدى رجائى و محمد على معلّم قطيفى.




برخى از مجازان از ملا محمد طاهر قمى عبارتند از:

1. علامه ملا محمد باقر مجلسى

در مجلد اجازات بحار الأنوار چنين آمده است: صورة إجازة كتبها لنا المولي الاجلّ العالم الورع مولانا محمد طاهر القمي قدّس سرّه بخطه الشريف: «بسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله الذي أوضح لنا السبل إلي الأحكام، وجعل الرواية طريقاً لأخذها عن هداة الأنام، والصلاة والسلام علي سيد أنبيائه وسفرائه المعصومين الكرام. وبعد، فإنّ الأخ في الله الجليل النبيل العالم العامل الفاضل الكامل، جامع بحار الأنوار، مروج آثار الأئمة الأطهار، أعني التقي النقي الطاهر، مولانا محمد باقر، عصمه الله تعالي من الكبائر والصغاير، قد طلب مني إجازة ما صحّ لي إجازته، ممّا صنّفه ورواه علماؤنا الماضون وسلفنا الصالحون، من الكتب الأربعة المشهورة التي هي دعائم الايمان ومرجع الفقهاء في هذا الزمان... وغير هذه الكتب من الكتب الإمامية.

فأجزت له، أدام الله إقباله وكثر في العلماء أمثاله، رواية جميع ما رويته عن مشايخي بالقراءة والسماع والإجازة: فأقول: إني أروي الكتب الأربعة وغيرها إجازة،

عن السيد السند الفاضل العالم العامل السيد نور الدين العاملي رحمه الله،

عن إمامي الفضل والتحقيق، أعني: أخيه السيد العالم الأوحد شمس الدين محمد،

وأخيه الفاضل العلامة جمال الدين حسن ولد المحقق الشيخ زين الدين رحمه الله،

وهما يرويانها عن شيخهما الجليل والد السيد نورالدين علي بن أبي الحسن،

عن الشيخ زين الدين المزبور،

عن شيخه الفاضل علي ابن عبدالعالي الميسي،

عن الشيخ شمس الدين محمد بن المؤذن الجزيني،

عن الشيخ ضياء الدين علي بن الشيخ الشهيد محمد بن مكي،

عن والده، عن الشيخ فخرالدين محمد بن العلامة جمال الدين الحسن بن يوسف بن علي بن المطهر، عن والده،

ص: 263





عن شيخه المحقق نجم الملة والدين أبي القاسم جعفر بن الحسن بن يحيي بن سعيد،

عن السيد شمس الدين أبي علي فخار بن معد الموسوي،

عن الإمام أبي الفضل شاذان ابن جبرئيل القمي، نزيل مهبط الوحي ودار هجرة رسول الله صلي الله عليه وآله،

عن الشيخ عمادالدين محمد بن أبي القاسم الطبري،

عن الشيخ أبي علي الحسن ابن الشيخ السعيد أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي،

عن والده، عن الشيخ أبي عبد الله المفيد،

عن أبي القاسم جعفر بن محمد بن قولويه،

عن محمد بن يعقوب الكليني صاحب الكافي.

والشيخ المفيد يروي عن محمد بن علي بن الحسين بن بابويه مؤلف من لا يحضره الفقيه، وهو الواسطة بينه وبين الشيخ الطوسي، وقد يكون الواسطة أبا عبد الله الحسين بن عبيدالله الغضائري، وقد يكون غيرهما.

وكتب هذه الأحرف بيده الفانية المتمسّك بما تركه رسول الله من الثقلين، محمد طاهر بن محمد حسين، في سابع شهر ذي قعدة الحرام من شهور السنة السادسة والثمانين بعد الألف من الهجرة النبوية، والحمد لله وحده، والصلاة والسلام علي محمد وآله، إنما اكتفينا بهذا السند لعلوّه، والصلاة علي محمد وآله».(1)

2. ملا محسن فيض كاشانى

ملا محمد طاهر در سال 1086 ق اجازه اى جهت او نگاشته و در آن مى نويسد:

«وبعد، فإن الأخ في الله الجليل النبيل العالم الفاضل الكامل، مروّج آثار الأئمة الأطهار، أعني مولانا محمد محسن بن المرتضي القاساني، عصمه الله تعالي، قد طلب منّي إجازة ما صحّ لي إجازته، ممّا صنّفه ورواه علماؤنا الماضون وسلفنا الصالحون...

ص: 264





1- . بحارالأنوار، ج 107 ص 129-131.




فأجزت له، أدام الله إقباله، وكثر في العلماء أمثاله، رواية جميع ما رويته عن مشايخي بالقرائة والسماع والإجازة، فأقول:

إني أروي الكتب الأربعة وغيرها إجازة عن السيد السند الفاضل العالم العامل السيد نورالدين العاملي رحمه الله، عن إمامي الفضل والتحقيق، أعني: أخيه السيد العالم الأوحد شمس الدين محمد، والفاضل العلامة جمال الدين حسن ولد المحقق الشيخ زين الدين رحمه الله، وهما يرويانها عن شيخهما الجليل، والد السيد نورالدين، علي بن أبي الحسن، عن الشيخ زين الدين المزبور، عن شيخه الفاضل علي بن عبدالعالي الميسي... وكتب هذه الأحرف بيده الجانية المتمسّك بما نزّله رسول الله من الثقلين، محمد طاهر بن محمد حسين الشيرازي النجفي القمي، في شهر ذي قعدة الحرام من شهور السنة السادسة والثمانين بعد الألف، والحمد لله وحده والصلاة والسلام علي محمد وآله الطاهرين».(1)

3. ملا محمد كاشانى علم الهدى.

ملا محمد طاهر در سال 1080 ق در پايان نسخه خطى حاشيه شرح مطالع ملا ميرزاى شيروانى اجازه اى براى او نوشته است:

«بسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله الذي أوضح لنا السبل إلي الأحكام، وجعل الرواية طريقاً لأخذها عن هداة الأنام، والصلاة والسلام علي سيّد أنبيائه وسفرائه المعصومين الكرام. وبعد، فإنّ الأخ في الله، العالم الفاضل الذكي الجليل، مولي محمد علم الهدي، ابن مولانا الجليل محمد محسن القاساني، أطال الله بقاهما، قد طلب منّي إجازة ما صحّ لي إجازته ممّا صنّفه ورواه علماؤنا الماضون وسلفنا الصالحون، من الكتب الأربعة المشهورة التي هي دعائم الإيمان ومرجع الفقهاء في هذا الزمان...

فأجزت له، أدام الله إقباله وكثر في العلماء أمثاله، رواية جميع ما رويته عن مشايخي بالقراءة والسماع والإجازة. فأقول: إني أروي الكتب الأربعة وغيرها إجازة عن السيد

ص: 265





1- فهرست نسخه هاى خطى مركز احياء ميراث اسلامى ج 3 ص 356.




السند العالم الفاضل مولانا السيد نورالدين العاملي رحمه الله...».(1)

3. ملا نورالدين محمد كاشانى.

ملا محمد طاهر در سال 1080 ق در پايان نسخه خطى شرائع الإسلام به او اجازه داده و او را «الأخ في الله العالم الفاضل الجليل النبيل مولي محمد بن مرتضي المدعو بنورالدين القاساني عصمه الله تعالي» لقب داده است.(2)

4. ملا سلطان محمد كاشانى.

ملا محمد طاهر در سال 1080 ق در پايان نسخه خطى من لا يحضره الفقيه به او اجازه داده و او را «العالم الفاضل الكامل الجليل مولي سلطان محمد بن تاج الدين حسن القاساني عصمه الله تعالي من الكبائر والصغائر» لقب داده است.

5. ملا محمد هادى كاشانى.

ملا محمد طاهر در سال 1086 ق در پايان نسخه خطى مغنى اللبيب به او اجازه داده و او را «الأخ في الله العالم الفاضل الكامل مولي محمد هادي» لقب داده است.(3)

«فوت آخوند مولانا محمد طاهر شيخ الاسلام قم در هشت ساعتى شب جمعه 23 ذى قعده سنه هزار و صد هجرى. عمر او صد سال بود».(4)

طاهر آن رونق شريعت و دين *** چون از اين خاكدان به آيين رفت

شرع چون شد ز فوت او كاسد *** عقل گفتا كه رنق دين رفت(5)

وى در قبرستان شيخان قم در پشت مرقد زكريا بن آدم مدفون است.(6)

ص: 266





1- . فهرست نسخه هاى خطى مركز احياء ميراث اسلامى ج 4 ص 200-201.

2- . همان ص 388.

3- . همان.

4- . وقايع السنين والاعوام ص 546.

5- . تراجم الرجال ج 2 ص 732.

6- ريحانة الادب ج 4 ص 490.




تصویر





آغاز كتاب حجة الإسلام تأليف ملا محمد طاهر قمى، نسخه خطى

ص: 267





تصویر





پايان كتاب حجة الإسلام تأليف ملا محمد طاهر قمى، نسخه خطى

ص: 268





تصویر





پايان كتاب حجة الإسلام تأليف ملا محمد طاهر قمى، نسخه خطى

ص: 269





تصویر





اجازه ملا محمد طاهر قمى به سلطان محمد كاشانى

ص: 270






مناظره ملا محمد طاهر و مولانا محمد تقى

ملا محمد طاهر چندين رساله در ذمّ صوفيه و طريق تصوّف نگاشته و مولانا محمد تقى مجلسى و حكيم مير محمد مؤمن تنكابنى هر يك در رساله اى به او پاسخ داده و از طريقه عرفان اصيل دفاع كرده اند. رساله محمد مؤمن تبصرة المؤمنين نام دارد.

ملا محمد طاهر در آغاز يكى از رسائل خود مى نويسد:

«چون ديد كه بسيارى از شيعيان و دوستان على بن ابى طالب عليه السلام، بنا بر نادانى، از اهل علم، فريب جمعى از غولان راه دين خورده، نعره كردن و دست زدن و برجستن و چرخيدن و عشق بازى با امردان را عبادت پنداشته، از راه شرع و دين به غايت دور افتاده اند؛ بنا بر اين بر خود لازم دانست كه ايشان را دستگيرى كرده، و راهنمايى نموده، به شاه راه شريعت نبوى و طريقت مرتضوى برساند».(1)

مولانا محمد تقى در جواب مى نويسد:

«اگر مطلب مولانا هدايت بعضى از عوام است، كه به سبب جهالت، بعضى از اعمال ناشايست مى كنند، بد نيست، وليكن اعمال ايشان قدح در طريقه محموده اولياء الله نمى كند؛ چنان كه اعمال جهله طلبه، قدح در طريقه طلب علم نمى كند.

مناسب آن بود كه اول طريقه محموده اولياء الله را بيان فرمايند، و بعد از آن در مقام قدح در اعمال ايشان درآيند، كه اين طريقه ايشان نيست».(2)

ملا محمد طاهر ردّيه اى بر مولانا محمد تقى نگاشته و در آغاز آن مى نويسد:

«عزيزا! مخفى نماند كه مطلب از جواب، نه تلافى و انتقام است، بلكه چون حضرت آخوند دعواى كشف و تصفيه باطن نموده، و در اثبات باطل و ترويج ضلالت كوشيده، خواستم ظاهر سازم كه حضرت آخوند غلط كرده، و در دعواى خود صادق نيست،

ص: 271






1- . صفويه در عرصه دين، فرهنگ و سياست ج 2 ص 605.

2- . همان ج 2 ص 606.




و هر دعوى كه نموده باطل است. و اگر مطلب دينى در ميان نمى بود اوقات شريف خود را صرف اين گفتگوها نمى نمودم. و دور نيست كه به خاطر دوستان و محبّان گذرد كه چه لازم است اين نوع رساله ها نوشتن و سفيهان را به ملامت خويش انداختن؟! امّا بايد كه فقير را معذور داردند؛ چرا كه نوشتن اين رساله ها اگرچه موجب ملامت سفهاست، اما در ننوشتن آن بيم لعنت خداست».(1)

«وبدان كه آنچه فقير را به نوشتن رساله كشانيد آن بود كه چون داخل دارالمؤمنين قم شدم، جماعتى نقل نمودند كه در اين شهر، بعضى دعواى رفتن به سماوات مى كنند، و از چگونگى آسمان ها خبر مى دهند، و طايفه اى جن را خدمتكاران خانقاه خود مى دانند، و جماعت بسيار از بى خردان به ايشان گرويده اند. و چون استماع اين كلمات واقع شد، غيرت دينى در حركت آمده، در دفع و زوال ايشان كوشيدم، و راه آسمان ها بر ايشان بستم، و به نوشتن رساله، مريدان ايشان را تسلّى نمودم. و ظاهراً كه در اين ولا، حضرت آخوند به نوشتن جواب، هنگامه ايشان را گرم كرد، و باز ايشان را به ضلالت و گمراهى قديم انداخت».(2)

مولانا محمد تقى مجلسى مى نويسد: «هيچ دغدغه نيست كه متصوّفان سنّى بسيار بوده، چنان كه مخرّبان علم و علما بسيار بوده اند، و اين قدح از تصوّف و علم نمى كند... اگر جمعى به واسطه [و خاطر] تهذيب اخلاق از مرض هاى نفسانى، كه عالميان را احاطه كرده است، سيما طلبه را - چنان چه بر خبير بصير مخفى نيست - عزلتى و انزوايى اختيار نمايد، و به مجاهده نفس كه جهاد اكبر است مشغول شود، مذموم نخواهد بود، بلكه اوجب واجبات است... و اگر مولانا به مطالعه احياء احياء علوم(3) مشغول

ص: 272





1- . همان ج 2 ص 607.

2- . همان ج 2 ص 609.

3- . مراد كتاب «محجة البيضاء» علامه فيض كاشانى است.




شود كه تصنيف شيعه است، و پاره اى فكر كنند در احوال خود، هرآينه ترك همه نموده، مشغول رياضت نفس خود خواهد شد، ولكن المرء عدوّ لما جهل».(1)

ملا محمد طاهر در جواب مى نويسد:

«و اين طرفه كه حضرت آخوند را گمان اين است كه ما احياء علوم را نديده ايم و مطالعه نكرده ايم، و گمان كرده اند كه نفس را به مجاهده و رياضت بسيار اصلاح نموده اند. عزيزا! اگر چنانچه شما خود را به رياضت اصلاح نمى كرديد پس نفس شما چون مى بود؟ واقع اين همه خشونت و درشتى، با سبق آشنايى مى توان نمود؟(2)

«الحمد لله كه حق تعالى به فضل خود، دل ما را از پيروى غير اهل بيت گردانيده، و توفيق داده كه سال ها احاديث اهل بيت را بر محدّثين معتبر خوانده ام، و از صلحاى مشايخ، اجازت حديث گرفته، و تا زنده ام به توفيق ربانى پيروى اهل بيت مى نمايم، و از طريق غير ايشان كه موجب ضلالت است اجتناب مى كنم، و فريب غولان راه دين را نمى خورم».(3)

«حضرت آخوند... فرموده اند كه هر بيتى از مثنوى مرشد كاملى است، و تأسف خورده اند كه ما از ادراك معانى آَن بى بهره ايم! مخفى نماند كه حق تعالى به فضل و رحمت خود ما را از پيروان اهل بيت گردانيده، و به بركت احاديث ايشان، ما را از همه كس بى نياز ساخته، بلكه اگر مولانا [صاحب مثنوى] زنده بود محتاج بود كه حديث اهل بيت از كمترين بشنود، و آداب دين دارى و خداپرستى يادگيرد».(4)

«خدا گواه است كه ما مردمان را به ضلالت نمى اندازيم، بلكه مردمان را به راه

ص: 273





1- . همان ج 2 ص 620 621.

2- . همان ج 2 ص 622.

3- . همان ج 2 ص 624.

4- . همان ج 2 ص 640.




حق كه طريق اهل بيت نبوت است راهنمايى مى كنيم.

و گوييا كه تابعان حلاج و بايزيد، طريق اهل بيت را ضلالت مى دانند، و ترويجش را اضلال مى شمارند! و اگر چنانچه خواهى كه اندكى از سواد ما را بدانى بايد كه رساله اى را كه در «أمر بين الأمرين» نوشته ايم مطالعه نمايى».(1)

با وجود منافرت و اختلافى كه بين ملا محمد طاهر و مولانا محمد تقى در ميان بوده، علامه ملا محمد باقر مجلسى از همفكران ملا محمد طاهر به شمار مى رفته و چنانچه گذشت از او اجازه روايت دريافت نموده است.


12. شيخ على نقى كمره اى شيرازى

«فاضل عالم عامل متديّن متصلّب في الدين، شاعر فقيه محدّث جليل ورع زاهد تقي عابد نقي كاسمه. قرأ علي السيد ماجد البحراني الكبير، وعلي جماعة من الفضلاء بشيراز وغيره... وكان رحمه الله في ناحية كمره من محال فراهان.

ثمّ طلبه الحاكم الجليل امام قلي خان حاكم فارس في زمن السلطان شاه صفي الصفوي إلي شيراز، و جعله قاضياً بها. ثمّ بعد ما صار السيد الوزير الكبير خليفة سلطان وزيراً للسلطان شاه عباس الثاني الصفوي طلبه من شيراز إلي اصفهان، و جعلوه بعد عزل آميرزا قاضي شيخ الإسلام باصبهان.(2)

و هو تصدّي لهذا المنصب إلي أن توفّي بها سنة ستين وألف من الهجرة.

وكان رضي الله عنه من القائلين بحرمة صلاة الجمعة في زمن الغيبة، وبحرمة شرب التتن. وله من المؤلفات: كتاب المقاصد العالية في الحكمة اليمانية، وهو كتاب كبير جليل

ص: 274






1- . همان ج 2 ص 649.

2- . در همان اوان [سال 1055] مسند شريعت غرّاء، حسب الأمر الأعلى به وجود مسعود عالى حضرت علامى فهامى، شيخ الشيوخ، مولانا شيخ على نقى شيرازى كه از متقيان زمان صاحبقران، و از جمله افاضل دوران بود زيب و زينت گرفت». قصص الخاقانى ج 1 ص 295-296.




في الكلام والحكمة الحقة...».(1)

«كان فاضلاً فقيهاً جليلاً معاصراً، له كتب منها: كتاب مناسك الحاج، ورسالة في تحريم التتن،(2) وكتاب جواب مفتي الروم في الإمامة، كبير،(3) وغير ذلك».(4)

وله غير ما ذكر من المؤلفات: همم الثواقب فارسي في الحقوق العامة ووظائف الناس والحكومة المتقابلة. ألّفه في 1044 للشاه صفي، يشتمل علي 12 فصلاً.

و التحفة الفاخرة أهداه إلي شاه صفي الصفوي الذي توفي 1052، كما يظهر من كتابه همم الثواقب. و مسار الشيعة فارسي في إثبات أنّهم الفرقة الناجية، مرتّب علي افتتاح واثني عشر فصلاً وخاتمة، وفي كلّ منها أورد اثني عشر حديثاً من الكتب المعتبرة، وشرحها ليفرح به قلوب الشيعة، وأهداه إلي شاه صفي.

و الولاية والقضاء في شرائطهما وأحكامهما، ألّفه لميرزا حبيب الله الصدر وفرغ منه في 1042. والنسخة عند الشيخ حسن الكمره اي. وهي عتيقة حصلها من الهند.(5)

وله أيضاً رسالة في الأدعية والأحراز المنجية عن المخاوف والأذكار الدافعة للبلايا والمواعظ والنصائح بالفارسية ألّفها للسلطان شاه صفي المذكور في سنة مجيء السلطان مراد ملك بلاد الروم لمحاصرة بغداد.(6)

ص: 275





1- . رياض العلماء، ج 4، ص 271 272.

2- . «ألّفها فى شيراز فى منتصف شهر ذي القعدة سنة 1048». رياض العلماء، ج 4، ص 271.

3- . «الجامع الصفوى، كتاب كبير فارسى في الإمامة في مجلدين، للمولي علي نقي بن أبي العلاء محمد هاشم الطغائي الكمري المتوفّي قاضياً باصفهان فى 1060، ألّفه باسم الشاه صفي الصفوي، وأورد في مقدّمته فهرس مطالب الكتاب مفصلاً، وبسط القول في الجواب عن اعتراضات الشيخ نوح الحنفي علي الشيعة... وقد نقل الفاضل المعاصر في «الروضات - ص 409» مقداراً من أول الكتاب إلي آخر اعتراضات الشيخ نوح». الذريعة، ج 5، ص 62.

4- . أمل الآمل ج 2 ص 208.

5- . الذريعة ج 3 ص 460، ج 20 ص 376، ج 25 ص 145 و 243.

6- . رياض العلماء، ج 4، ص 271.




ومن تلاميذه:

1. محمد بن محمود الطبسي(1) صاحب زبدة البيان و نبذ التواريخ. قال في الأخير عند ذكره لعلماء عصر الشاه صفي: «ومنهم أفقه الفقهاء، خاتم المجتهدين، أقضي القضاة، مولانا علي نقي الطغائي، وهو شيخنا ومن إليه في العلوم العقلية استنادنا».

2. شرف الدين علي بن جمال الدين المازندراني.

قال في إجازته لمحمد بن دنانة الكعبي عند ذكر مشايخه مبتدأ به: «منهم المولي المحقق قاضي القضاة الشيخ علي نقي الكمرئي، عن الشيخ المحقق بهاء الملة والدين العاملي».(2)

3. شيخ عبد علي بن جمعه حويزي. صاحب تفسير نور الثقلين، از مشايخ علامه سيد نعمة الله جزائري(3) و سيد رضي الدين محمد شيرازي صاحب تفسير نور الأنوار.

«وقد خلّف [الشيخ على نقى] رضي الله عنه أولاداً وأحفاداً بشيراز وكانوا يشتغلون بتحصيل العلوم وقد أدركنا بعضهم فيها وبعضهم باصبهان وتوفّي طائفة وبقي منهم طائفة».(4) «وولده بهاء الدين محمد بن علي نقي الكمرئي، كتب بخطه حاشية المحاكمات للآقا حسين الخوانساري فرغ من كتابته خامس ربيع الأول 1072 وقد فرغ المصنّف منه في الاثنين رابع شعبان 1071 وكتب عليها حواشي المصنّف بعنوان منه مدّ ظله العالي وأظنّه من تلاميذ المحقق الخوانساري... وبخطه أيضاً شرح حديث تمثيل أميرالمؤمنين عليه السلام بسورة التوحيد للمير الداماد موجودة في الخزانة الرضوية

ص: 276





1- . وى نسخه اى از القواعد والفوائد شهيد اول را تحرير و در سلخ ذيحجه 1044 به پايان رسانده و آن را نزد شيخ على نقى بن محمد هاشم طغائى قرائت نموده، و طغائى براى وى در آخر نسخه مزبور در جمادى الأولى سال 1045 ق گواهى قرائت نوشته است. فهرستگان نسخه هاى خطى ج 11 ص 393.

2- . طبقات أعلام الشيعة ج 5 ص 419.

3- . خاتمة المستدرك ج 2 ص 159.

4- . رياض العلماء، ج 4، ص 272.




وبعده فوائد علمية متفرقة كلها بخطه. وبخطه أيضاً إثبات الرجعة للحسن بن سليمان الحلي فرغ منه 1085 في مدرسة فاضل خان».(1)

گفتنى است كه سال فوت شيخ على نقى كمره اى در كتاب رياض العلماء 1060 ذكر شده، اما سيد محمد تقى بن زين العابدين حسينى در سال 1081 كتاب من لا يحضره الفقيه را كتابت كرده و آن را نزد على نقى بن أبوالعلاء خوانده، و شيخ على نقى در سال مزبور اجازه روايت آن كتاب را به وى داده و از او به «السيّد السند المحقّق المدقّق العالم العامل الذكي المتّقي، صاحب الذهن الوقاد والفكر النقّاد محمد تقي» تعبير كرده است.(2)

همچنين مولانا محمد تقى مجلسى در سال 1064 ق به شيخ على نقى نامى اجازه نقل حديث داده و او را جامع المعقول والمنقول خوانده است.

حال اگر شيخ على نقى بن محمد هاشم، همان على نقى بن أبوالعلاء باشد، چنانچه در رياض العلماء(3) و مستدرك(4) و الذريعة(5) آمده، سال وفات وى 1060 نبوده، و او

ص: 277





1- . طبقات أعلام الشيعة ج 5 ص 528.

2- . فهرست نسخه هاى خطى كتابخانه صدوقى يزد ص 56-57.

3- . صاحب رياض او را تحت عنوان «المولى الشيخ علي نقي بن الشيخ أبي العلاء الكمرئي محمد هاشم الطغائي الفراهاني الكمرئي ثمّ الشيرازي الاصفهاني» ذكر كرده و مى نويسد: «ثمّ ما ذكرنا من اسم والده هو الذي رأيته في بعض المواضع، ولكن قد وجدت في أوّل رسالة حدوث العالم بعنوان علي بن يعلي بن أبي العلاء الكمرئي فتأمّل». رياض العلماء ج 4 ص 271.

4- . در خاتمة المستدرك (ج 2 ص 159-160) مى نويسد: «العالم المفسر الجليل الشيخ علي بن جمعة العروسي الحويزي، الساكن بشيراز، صاحب تفسير نور الثقلين في أربع مجلدات، عن شيخه الجليل العالم قاضي القضاة عزّالدين، المولي علي نقي بن الشيخ أبي العلاء محمد هاشم الطغائي الكمرئي الفراهاني الشيرازي الأصفهاني، المتوفي سنة 1060، صاحب المؤلفات العديدة التي منها جامع الصفوي في مجلدين في الإمامة... من الشيخ الأجل بهاء الدين العاملي».

5- . الذريعة ج 3 ص 460، ج 20 ص 376.




تا سال 1081 حيات داشته و احتمالاً از شاگردان مولانا محمد تقى مجلسى محسوب مى گردد.

ناگفته نماند كه شيخ على نقى كمره اى قاضى، غير از شيخ على نقى كمره اى شاعر است كه به نوشته نصرآبادى در تذكره به سال 1030 ق وفات كرده است.(1)

تصویر





پايان عوالى اللئالى تملك شيخ على نقى كمره اى، نسخه خطى نجف اشرف

ص: 278





1- . تذكره نصرآبادى ص 349.




تصویر





آغاز عوالى اللئالى به خط شيخ على نقى كمره اى، نسخه خطى نجف اشرف

ص: 279





تصویر





اجازه على نقى بن أبى العلا به سيد محمد تقى

ص: 280






13. آخوند مولانا رضا قلى

«المولي القاريء رضا قلي الإصفهاني، إمام الجامع العباسي باصبهان. فاضل عالم كامل، قاريء بالمسجد المزكور في عصر السلطان شاه عباس الماضي الصفوي الباني لتلك البقعة الشريفة. وكان له ولد فاضل صالح كإسمه. قد توفّي ولده المذكور باصبهان أيضاً في هذه الاوقات. وكان ولده المذكور أيضاً من أئمة الجماعة بذلك المسجد. وله أيضاً أولاد عديدة، كلّهم فضلاء علماء صلحاء لا بأس بهم، وفقهم الله تعالي. وهم أيضاً يشتغلون بإمامة الجماعة في ذلك الجامع، ويباشرون وعظ الناس وهدايتهم أيضاً».(1)

«فوت عالم فاضل صالح متّقى آخوند مولانا رضا قلى مشهور به پيش نماز مسجد جامع جديد عباسى واقع در دارالسلطنه اصفهان در 1072 تقريباً.

مرد خوبى بود و قدر معقولى طالب علم بود و در علم قرائت، قالون عصر خود بود و بسيار خوش لهجه بود با وجود سنّ بسيار، و فقير محرّر اوراق، مدّتى مديد، اكثر اوقات به خدمت او مى رسيدم، رحمه الله تعالى.

و بعد از فوت آخوند مرحوم، آخوند مولانا محمّد صالح، خلف ارشدش امام مسجد مزبور شد و در 1097 به رحمت ايزدى پيوست.

و آخوند مولانا محمّد صالح، قدر وافى و حظّ كافى از علم داشت، و در خوبى ها و فضائل نفسانى ممتاز بود از اكثر مردم خوب».(2)


14. آخوند ملا رجبعلى تبريزى

«از جمله حكماء برهان آفرين، أفصح المتكلّمين، أكمل المتبحّرين، رئيس المدقّقين،

ص: 281







1- . رياض العلماء ج 2 ص 312.

2- . وقايع السنين والاعوام ص 522. و در ص 537 مى نويسد: «فوت آخوند مولانا محمد صالح امام جامع جديد عباسى خلف ارشد آخوند مولانا رضاقلى در يكهزار و نود و شش تقريباً. و بعد از او حسب الامر، امامت به صلاحيت و ورع آثار، آخوند مولانا محمد جعفر مفوّض شد».




دستور المحقّقين، كاشف أسرار نصّ جلى، مولانا حكيم رجبعلى... تبريزى الأصل است.

مدّت ها سياح بلاد جهان بوده، كسب علم حكمت را به قدر طاقت بشريت در حالت سياحت نموده... بعد از تحصيل معنى اجتهاد در ولايت بغداد در قبّه مقبره حضرت مولانا معتكف زاويه رياضت گشته، مدّت ها به تزكيه نفس سركش پرداخته اند... مريدان حضرت مولوى همگى دست ارادت به حضرت حكيم داده، مريد سلوك آن سالك مسالك حق گرديده اند».(1)

وى سپس در دار السلطنه اصفهان رحل اقامت انداخته و به مقتضاى خواهش طبع بلند همّت، لواى ترك و تجريد را برافراخته، اكثر اوقات فرخنده ساعات او بعد از عبادت ملك منّان، صرف افاده نكات حكمت آيات مى شده و همه روزه جمّ غفيرى از كلمات كثيرالبركات آن جامع معقولات مستفيد و بهره ور مى گشته اند.(2)

به نوشته نصرآبادى: اصل آن جناب از تبريز بوده، از اوان شباب تا انتهاى عمر لحظه اى تعطيل در اوقات فرخنده ساعات روا نداشته، و چشمه خاطر را به خاشاك تعلّقات نينباشته. مدّتى در مدرسه شيخ لطف الله به درس و افاده مشغول بوده، بعد از آن به عباس آباد سكنى نموده، و شاه عباس ثانى بنا بر ارادتى كه به ايشان داشته خانه اى در شمس آباد در بيرون حصار اصفهان براى او خريده.(3)

ص: 282





1- . قصص الخاقانى ج 2 ص 48-46.

2- . همان.

3- . تذكره نصرآبادى ج 1 ص 223 224. در اوايل سن گاهى رباعى مى گفته و «واحد» تخلص مى نموده. دو رباعى زير از اوست: واحد كه به كوى دوست منزل دارد غم نيست اگر غم تو در دل دارد پيوسته به تعمير بدن مشغول است بيچاره هميشه دست در گل دارد واحد كه چو آتش به برت مى گردد گر خاك شود خاك درت مى گردد گر آب شود روان به سوى تو شود ور باد شود گرد سرت مى گردد




قال القزوينى فى التتميم: «من أعيان الحكماء المتأخرين وفحولهم، ومن عظماء الفلاسفة المبرّزين وكبرائهم. كان شديد الانتقال في الحكمة، ومن الراسخين فيه.

كان الشفا و الإشارات في يده كالشمع في يد أحدنا، يديرهما كما نديره بيدنا.

وبالجملة، كان أستاد الفنّ، إلا أنّ حكمه باشتراك لفظ الوجود بين الواجب و غيره و كتب فيه رسالة، ممّا استنكره كلّ من أتي بعده، كما استنكره من كان قبله...

ومن تصانيفه الرسالة الموسومة بالأصول الآصفية، ذكر فيها مسائل مهمّة من الحكمة، هي أمّهات المسائل».(1)

وقال صاحب الرياض عنه: «زاهد فاضل حكيم ماهر صوفي... قد مات فى حوالى عصرنا وكان معظماً عند الشاه عباس الثانى الصفوى واعتلى أمره، وبعد صيته، وكان السلطان يزوره ويراقبه، ومال قلوب الأكابر والأمراء إليه. وله آراء ومقالات علي حدة في المسائل الحكمية، كالقول بالاشتراك اللفظي في الوجود وسائر صفاته تعالي.

وله تلامذة فضلاء، ولكن في العلوم المنطقية والطبيعية والإلهية خاصة، ولم يكن له قدرة تحرير العبارة بالعربية، وبعض تلامذته يحرّر عباراته ومطالبه في الرسائل.

وقرأ عليه المولى محمد التنكابنى الجيلانى المعاصر، والحكيم محمد حسين وأخوه الحكيم محمد سعيد القميان، والسيد أمير قوام الدين محمد الاصفهانى، والمولى محمد شفيع الاصفهانى، فلاحظ. وله رسالة فارسية فى تحقيق القول بالاشتراك اللفظى فى وجوده وصفاته تعالى، فلاحظ».(2)

به نوشته نصرآبادى: وى در اواخر عمر در اثر ضعف پيرى پيوسته عليل بوده، و ترك درس و بحث نموده، و در تاريخ سنه 1080 به عالم بقا خراميد.

در تاريخ آن واقعه نصرآبادى قطعه اى گفته مشتمل بر چند تاريخ كه اين بيت به

ص: 283





1- . تتميم امل الآمل ص 150 152.

2- . رياض العلماء ج 2 ص 283 284.




عنوان تعميه تاريخ از آن قطعه است:

شهر تقوى و علم و دانش را *** كرد ملا رجبعلى خالى

عدد ملا رجبعلى (416) كه از عدد مصرع اول كم شود تاريخ به حصول پيوند.

در وقايع السنين والأعوام مى نويسد: «فوت آخوند مولانا رجبعلى زاهد عفيف صائن النفس على الطبع در هزار و هشتاد هجرى».(1)

نصرآبادى در شرح حال ملا فريدون مى نويسد:

«در جوار قبر آخوند ملا رجبعلى در مزار بابا ركن الدين مدفون است».(2)

برخى از شاگردان ملا رجبعلى عبارتند از:

1. مير محمد اسماعيل خاتون آبادى.

وى در آغاز رساله عقائد خود مى نويسد:

«چون استاد المحققين وسند المدققين، وحيد زمانه وفريد دهره، سالك مسالك تحقيق و عرفان، و ناهج مناهج زهد و رياضت و ايقان، خاتم المتأخرين من الحكماء، وفخر المتقدّمين من الأذكياء، أستادنا وأستاد البشر، مولانا ومولى أهل الفكر والعبر، مولانا رجبعلى - تغمّده الله بغفرانه ورجّب منزلته ومكانه فى جنانه - رساله در اثبات واجب و چند مطلبى ديگر كه در نظر است كه نوشته شود نوشته، كثير النفع بود؛ تيمّناً بكلماته الشريفة درين مقام به جنس ايراد شد».

2. ملا محمد بن عبدالفتّاح تنكابنى، فاضل سراب.(3)

3. ميرزا محمد حسين حكيم قمى.(4)

ص: 284





1- . وقايع السنين والاعوام ص 530.

2- . تذكره نصرآبادى ص 289.

3- . رياض العلماء ج 2 ص 284.

4- . «كان في زمن السلطان شاه عباس الثاني الصفوي رأس الأطباء ورئيسهم... ولمّا مات السلطان المذكور عزل وأمر بإسكانه فى بلدة قم، ثمّ طلب إلى اصفهان، وصار بعد مضي سنين من أوائل سلطنة سلطان زماننا شاه سليمان طبيباً لحرم السلطان، وكان عليها إلي أن مات في اصفهان. وله من المؤلفات تفسير القرآن بالفارسية، يقرب من أربعين ألف بيت، وكان له ميل شديد إلي التصوّف والحكمة كأساتيده». رياض العلماء ج 2 ص 284.




4. ميرزا محمد سعيد حكيم قمى.(1)

5. محمد سعيد شريف قمى مشهور به قاضى، شارح توحيد صدوق.(2)

6. سيد امير قوام الدين محمد اصفهانى، صاحب عين الحكمة.(3)

ص: 285





1- «ميرزا محمد سعيد خلف ارجمند مرحوم حكيم محمد باقر قمى است. با بندگان ميرزا محمد حسين، برادر بزرگش كه ملكى است به صورت بشر، در سلك اطباى پادشاه جنّت مكان شاه عباس ثانى منسلك، و به شرف مصاحبت و مجالست مشرّف بوده، مجملاً نيكو اخلاق و پسنديده صفاتند. طبعش در اكثر علوم خصوصاً حكمت نظرى متين، و خامه تقريرش در ترتيب نظم نمكين...» تذكره نصرآبادى ص 242. «كان مثل أخيه معظماً عند السلطان المذكور، وآل أمره أيضاً إلى ما آل أمر أخيه، ولكن أقام بقم إلى أن مات بها. وقد قرأ في أوائل أمره الحكميات في قم علي المولي عبد الرزاق اللاهيجي ثمّ فى اصفهان على المولى رجبعلى المذكور، وكان يعرف بحكيم كوچك. وقد كان شاعراً منشئاً مجيداً، وله كأخيه وأساتيده ميل شديد بل أشدّ إلي التصوّف والحكمة، سيما في القول بالاشتراك اللفظي». رياض العلماء ج 2 ص 284.

2- . سال تولد او 1049 ق است به دليل آن كه در رساله مرقاة الأسرار گويد كه اتمام آن در 10 ذى القعده 1084 كه مدت 35 سال از عمرش گذشته بوده در قم صورت گرفته است. آخرين تاريخى هم كه از او در دست است سال 1107 است كه جلد سوم شرح كتاب التوحيد را در دومين سال تصدّى شيخ الاسلامى قم به انجام رسانده است. از استادان او مرحومان فيض مقيم كاشان و ملا رجبعلى مقيم اصفهان، و دو شيخ روايتش شاه فتح الله جعفرى و پدر خودش محمد مفيد قمى و همچنين فيض را مى شناسيم. دومين دوگفتار، علامه سيد محمد على روضاتى ص 12-13.

3- . «كان حكيماً فاضلاً من المعاصرين وهو من جملة تلامذة المولى رجبعلى الحكيم وكان يقول بعقائده الفاسدة وأقواله الكاسدة التى من جملتها القول باشتراك اللفظى فى وجوده تعالى وسائر صفاته سبحانه وكان هو مثل أستاده تاركاً لظاهر الدنيا... وبالجملة كان فى كلّ أطواره مقتفياً لآثار أستاده المذكور بل زاد أيضاً هو نغمة فى الطنبور؛ ولذلك لما مات فى قرب سنة ثلاث وتسعين بعد الألف لم يحضر جنازته أحد من متدينى طلبة العلم فضلاً عن الفضلاء». رياض العلماء ج 2 ص 315. فاضل عارف ميرزا باقر قاضى زاده، فاضل عارف شيخ بهاء الدين گيلانى و قدوة الحكماء شيخ عنايت الله گيلانى (استادان شيخ محمد على حزين لاهيجى) از تلامذه سيد الحكماء مير قوام بوده اند.




تصویر





آغاز رساله ملا رجبعلى تبريزى در اشتراك وجود

ص: 286





7. على قلى بن قرچقاى خان تركمان.(1)

8. ملا فريدون.(2)

9. مير محمد يوسف طالقانى.(3)

10. عباس مولوى، صاحب انوار سليمانى.(4)

11. محمد رفيع زاهدى، معروف به پيرزاده، صاحب معارف الهية.(5)


15. مير سيد أحمد علوى عاملى

«السيد أحمد بن السيد زين العابدين الحسيني العاملي. عالم فاضل زاهد محقّق متكلّم، من تلامذة مير محمد باقر الداماد، وقد أجاز له اجازة اثني عليه فيها وذكر أنه قرأ عنده بعض كتاب الشفاء وغيره. وقرأ عند الشيخ البهائي».(6)

هو «نسيب السيد الداماد و تلميذه. كان عالماً فاضلاً متفنناً في العلوم، متقناً فيها».(7)

وى سال ها نزد دائى خود ميرداماد تحصيل كرده و علوم مختلف عقلى و نقلى را از

ص: 287






1- . تربت پاكان ج 2 ص 236.

2- . تذكره نصرآبادى ص 289. «ملا فريدون مدّتى در شيراز به تحصيل مشغول بود، بعد از آن به اصفهان آمده، در خدمت آخوند ملا رجبعلى مباحثه مى كرد، و در كمال خاموشى و آرام بود. در محلّه شمس آباد اصفهان منزلى خريده، در آنجا فوت شد و در جوار قبر آخوند ملا رجبعلى در مزار بابا ركن الدين مدفون است».

3- . «أرشد تلاميذ الحكيم الملا رجبعلي. وصفه تلميذه المولى محمد باقر بن ايلدار في هامش نسخة النجف آبادي من المعارف الإلهية بقوله: السيد العالم الفاضل العامل المير محمد يوسف الطالقاني. حكي عنه شهادته بأنّ المعارف الإلهية تصنيف أستاده الملا رجبعلى، وليس لپيرزاده محمد رفيع المكتوب عليه اسمه». طبقات أعلام الشيعة ج 5 ص 644.

4- . طبقات أعلام الشيعة ج 6 ص 411.

5- . همان ج 5 ص 226.

6- . أمل الآمل ج 1 ص 33.

7- . تتميم أمل الآمل ص 62.




او آموخته است. مير داماد دو اجازه به شرح زير براى او نگاشته است؛

«بسم الله الرحمن الرحيم و الاعتصام بحبل فضله العظيم، بعد الحمد كلّ الحمد لربّنا ربّ العاقلات العالية، و السافلات البالية، و الصلاة صفوة الصلاة علي سيدنا سيد الصافات من النفوس الزاكيه، و قرم القادسات من العقول الهاديه، و سادتنا الأوصياء الأطهرين من العترة الأنجبين، ما دامت أنهار العلوم جارية، و جبال الحقايق راسية.

وبعد، فإنّ الوالد الروحاني و الحميم العقلاني، السيد السند الأيد المؤيد، الألمعي اليلمعي اللوذعي، الفريد الوحيد، العلم العالم، الفاضل الكامل، ذا النسب الطاهر، و الحسب الظاهر، و الشرف الباهر، و الفضل الزاهر، نظاماً للشرف و المجد و العقل و الدين و الحقّ و الحقيقة، أحمدا حسينيا، أفاض الله تعالي عليه رشايح التوفيق و مراشح التحقيق، قد انسلك في من يختلف إلي شطراً من العمر لاقتناص العلوم، و يحتفل بين يديّ ملاوة من الدهر لاقتناء الحقايق، فصاحبني و لازمني و ارتاد و اصطاد و استفاد و استعاد و قرأ و سمع و أمعن و أتقن و اجتني و اقتني.

و إنّي قد صادفته منذ ما فاقهني و فقهته علي أمد بعيد، في سلامة الفطرة الناقدة، و باع طويل من صراحة الغريزة الواقدة، فما ألقيت إلي ذهنه من غامضات هي مهيمات العقول، لم يتوسّع قريحته في حمل أعبائه، و ما أفرغت علي قلبه من عويصات هي منتميات الفحول، لم يعي وجد شكيمته بأخذ أضنائه، و لقد ناه بنيل ما تاهت في مهامه سبيله المدارك، و ما فاه إلا بما أفاهه العقل الصريح الخابر بالمسالك و المعارك، و قد قرأ علي فيما قد قرأ في العلوم العقلية، من تصانيف الشركاء الذين سبقونا برياسة الصناعة، قراءة يعبا بها، لا قراءة لا يؤبه لها، الفنّ الثالث عشر من كتاب الشفاء وهو الإلهي منه، أعني حكمة ما فوق الطبيعة، وهو اليوم مشتغل بقراءة فن قاطيغورياس منه، وأخذ سماعاً فيمن يقرأ ويسمع النمطين الأول والثالث من كتاب الإشارات والتنبيهات للشيخ الرئيس، ضوعف قدره، وشرحه لخاتم المحققين، نوّر سرّه، ومن كتبي وصحفي كتاب الأفق المبين الذي هو دستور الحقّ وفرجار اليقين وكتاب الإيماضات والشريقات الذي

ص: 288





هو الصحيفة الملكوتية، وكتاب التقديسات الذي فيه في سبيل التمجيد والتوحيد آيات بينات، كلّ ذلك قراءة فاحصة، واستفادة باحثة.

وفي العلوم الشرعية: كتاب الطهارة من كتاب قواعد الأحكام لشيخنا العلامة جمال الملة والدين الحلّي، وشرحه لجدّي الإمام المحقّق القمقام، أعلي الله مقامهما، وطرفاً من الكشاف للإمام العلامة الزمخشري، وحاشيته الشريفة الشريفية.

وهو مشتغل هذه الأوان بقواعد شيخنا المحقق الشهيد، قدّس الله لطيفه.

وإني أجزتُ له أن يروي عنّي جميع ذلك لمن شاء وأحبّ، متحفّظاً محتاطاً محافظاً علي مراعاة الشرايط المعتبرة عند أرباب الدراية والرواية.

وأوصيه أولاً بتقوي الله سبحانه وخشيته في السرّ والعلن، إنّ تقوي القلب أعظم مقاليد تأهّب السرّ لاصطباب الفيوض الإلهية والاستضاءة بالأنوار العقلية القدسية. وليكن مستديماً لاستذكار قول مولانا الصادق جعفر بن محمد الباقر عليه السلام: «استحي من الله بقدر قربه منك، وخفه بقدر قدرته عليك» مواظباً علي الإلفاظ بالأدعية والأذكار والإكثار من تلاوة القرآن الكريم، ولا سيما سورة التوحيد التي مثلها منه ومكانتها فيه مثل القرآن الناطق أمير المؤمنين علي بن أبي طالب، عليه صلوات الله التامات، من كتاب الوجود، ومكانته فيه، فمهما استحكمت علاقة عالم التحميد والتسبيح، أوشك أن ترسخ ملكة رفض السجن الجسداني، ونضو الجلباب الهيولاني.

وثانياً: بصون أسرار عالم القدس التي مستودعها كتبي وكلماتي عمّن أخفرني وخرج عن ذمامي في عهد سبق لي. ووصية سلفت مني في كتاب الصراط المستقيم فكلّ ميسّر لما خلق له.

و من يك ذا فم مرّ مريض *** يجد مرّاً به الماء الزلالا

وثالثاً: بتكرار تذكاري في صوالح الدعوات المصادفة مئنة الاستجابات، ومظنة الإجابات، والله سبحانه ولي الفضل والطول، وإليه يرجع الأمر كلّه.

وكتب أحوج المربوبين إلي الربّ الغنيّ محمد بن محمد يدعي باقر الداماد الحسيني،

ص: 289





ختم الله له بالحسني في منتصف شهر جمادي الأولي لعام سنة 1017 من الهجرة المقدسة النبوية، مسؤولاً حامداً مصلّياً مسلّماً مستغفراً والحمد لله رب العالمين، والصلاة علي رسوله وآله الطاهرين أولا وآخراً».(1)

اجازه دوم ميرداماد به خواهرزاده و داماد خود مير سيد احمد علوى چنين است:

«بسم الله الرحمن الرحيم، والثقة بالعزيز العليم، الحمد كلّه لله رب العالمين، ذي السلطان الساطع، والبرهان اللامع، والعزّ الناقع، والمجد الناصع، والصلاة أفضلها علي السان الصادع بالرسالة والشارع الماصع بالجلالة، سيدنا ونبينا محمد صفو المكرّمين، وسيد المرسلين، وموالينا الأكرمين، وسادتنا الأطهرين من عترته الأنجبين، وحامته الأقربين، مفاتيح الفضل والرحمة، ومصابيح العلم والحكمة.

وبعد، فإنّ السيد الأيد المؤيد المتمهّر المتبحّر الفاخر الذاخر العلم العالم الفاضل الكامل الراسخ الشامخ الفهامة الفخامة الكرامة، أفضل الأولاد الروحانيين، و أكرم العشائر العقلانيين، قرّة عين القلب، و فلذة كبد العقل، نظاماً للعلم و الحكمة و الإفادة و الإفاضة و الحق و الحقيقة، أحمد الحسيني العاملي، حفّه الله تعالي بأنوار الفضل و الإيقان، و خصّه بأسرار العلم و العرفان، قد قرأ علي أثولوطيقا الثانية، وهي فنّ البرهان من حكمة الميزان من كتاب الشفاء، لسهيمنا السالف وشريكنا الدارج، الشيخ الرئيس أبي علي الحسين بن عبد الله بن سينا، رفع الله درجته وأعلي منزلته، قراءة بحث وفحص، وتدقيق وتحقيق، فلم يدع شاردة من الشوارد إلا وقد اصطادها، ولا فائدة من الفوائد إلا وقد استفادها، وإني قد أجزتُ له أن يروي عنّي ما أخذ وضبط، واختطف والتقط، لمن شاء كيف شاء، ولمن أحبّ كيف أحبّ.

ثمّ عزمت عليه أن لا يكون إلا ملقياً أرواق الهمة وشراشر النهمة علي ملازمة كتبي وصحفي ومعلقاتي ومحققاتي، ومطالعتها ومدارستها، علي ما قد قرأ ودري، وسمع ووعي،

ص: 290





1- . بحارالأنوار ج 106 ص 152-154.




مفيضاً لأنوارها، موضحاً لأسرارها، شارحاً لدقايق خفياتها، ذاباً عن حقايق خبياتها، سالكاً بعقول المتعلّمين إلي سبيل ما في مطاويها من مرّ الحقّ ومخّ الحكمة الحقّة، راجماً لشياطين الأوهام العامية وأبالسة المدارك القاصرة السوداوية عن استراق السمع لما فيها ببوارق شهبها القدسية. ولا سيما في شاهقات عقلية من أصول الحكمة محوجة جدّاً إلي محوضة عقلية النفس، وشدة ارتفاعها عن هاوية الوهم، وصدق مرافضتها ضريبة الحس، وبعد مهاجرتها إقليم الطبيعة، كمباحث الدهر والسرمد، وحدوث العالم جملة من بعد العدم الصريح في الدهر، وتسبيع أنواع التقدم والتأخر وتربيع أنحاء الاعتبارات في الماهية، وتثليث أنواع الحدوث، ثمّ تثليث أقسام النوع الثالث، وهو الحدوث الزماني، وتثنية الجنس الأقصي لمقولات الجائزات، وغوامض مباحث التوحيد وعلم الواحد الأحد الحقّ بكلّ شيء، إلي غير ذلك من غامضات مسائل الحكمة.

والمأمول أن لا ينساني من صوالح دعواته الصادقة مآن الإجابات ومظان الاستجابات. كتب مسؤولاً أحوج المربوبين إلي الربّ الغني، محمد بن محمد يدعي باقر الداماد الحسيني، ختم الله له بالحسني، حامداً مصلياً مسلّماً مستغفراً في عام سنة 1019 من الهجرة المقدسة المباركة، والحمد لله وحده».(1)

إجازة الشيخ بهاء الدين محمد العاملي للامير السيد أحمد المشار إليه:

«أما بعد الحمد والصلاة، فقد أجزت للسيد الأجلّ الفاضل التقي الزكي الذكي الصفي الوفي الألمعي اللوذعي، شمس سماء السيادة والإفادة والاقبال، وغرّة سيماء النقابة والنجابة والكمال، سيدنا السند كمال الدين أحمد العلوي العاملي، وفّقه الله سبحانه لارتقاء أرفع المعارج في العلم والعمل، و بلّغه غاية المقصد والمراد والأمل، أن يروي عني الأصول الأربعة التي عليها مدار محدثي الفرقة الناجية الإمامية، رضوان الله عليهم، أعني الكافي لثقة الاسلام محمد بن يعقوب الكليني، و الفقيه لرئيس المحدثين محمد بن بابويه

ص: 291





1- . بحارالأنوار ج 106 ص 154-159.




القمي، و التهذيب و الاستبصار لشيخ الطائفة محمد بن الحسن الطوسي، قدس الله أسرارهم وأعلي في الخلد قرارهم، بأسانيدي المحررة في كتاب الأربعين، الواصلة إلي أصحاب العصمة، سلام الله عليهم أجمعين.

وكذا أجزت له - سلّمه الله وأبقاه - أن يروي عنّي جميع ما أفرغته في قالب التأليف سيّما التفسير الموسوم بالعروة الوثقي، وكتاب الحبل المتين، وكتاب مشرق الشمسين وكتاب الأربعين، وكتاب مفتاح الفلاح، والرسالة الاثني عشرية، و شرح الصحيفة الكاملة، و زبدة الأصول. فليرو ذلك لمن له أهلية الرواية، عصمنا الله وإياه عن اقتحام مناهج الغواية. وكتب هذه الأحرف بيده الجانية الفانية أقلّ العباد محمد المشتهر ببهاء الدين العاملي، تجاوز الله عنه، في شهر الرابع من السنة الثامنة عشر بعد الألف حامداً مصلّياً مسلّماً مستغفراً، والحمد لله علي نعمائه أولاً وآخراً وباطناً وظاهراً».(1)

علامه مير سيد احمد آثار محققانه بسيارى از خود به يادگار نهاده است، از جمله:

1. مصقل الصفا، به فارسى، در ردّ شبهات نصارا و بيان تغيير اناجيل اربعه، و ردّ بر كتابى كه در بلاد هندوستان عده اى از علماء نصارا در اثبات تثليث تصنيف كرده بودند. علامه فقيد مدارك اين ردّيه را از كتب نصارا گرفته، اظهارات و نوشته آنان را رد نموده است. اين كتاب در نهايت بلاغت و مستدل در سال 1032 نوشته شده است.

2 - كشف الحقايق، به عربى در شرح تقويم الإيمان مير داماد. مشتمل بر قسمتى از امور عامه و بحث از واجب و صفات او و استطراداً بر بعضى ابحاث منطقى كه لازم و ضرورى تشخيص داده شده است. علامه ميرسيد احمد آن را به عنوان تحفه به مير محمّد مؤمن كه از علماء بزرگ عهد صفويه است اهداء نموده و چندى بعد آن را مختصر تغييرى داده و ديباچه مفصلى بر آن نوشته و به شاه صفى تقديم داشته است.

وى در تحرير اول كتاب مى نويسد: «بسم الله الرحمن الرحيم وبه نستعين. فيقول

ص: 292





1- . بحارالأنوار ج 106 ص 154-157.




مصنّف هذا الكتاب إنّي لمّا نظمت هذه الؤلؤ العقلية والرشحات الملكية في عقد قدسي ونظم بهيّ جعلتها تحفة لمستخرج لؤلؤ أصداف المعاني من يمّ قريحته الزاخرة ومستنبط عيون أصناف الفضائل من ينابيع طبيعته الزاهرة وناظم درر الجواهر من آثار أفكار سجيّته الباهرة متقدّس عن كدورات العوائق النفسية متجلّي ببوارق التجليآت القدسية مستأنس بشروق الإشراقات العرشية المرتضي الأمجد الرفيع والمجتبي الأسعد المني, أمير محمد مؤمن سلّمه الله تعالي عن جميع الآفات والعاهات».(1)

ميرداماد در تقريظ بر آن چنين نگاشته است:

«بسم الله الرحمن الرحيم لقد أصبحت قرير العين بحقايق تحقيقات هذه التعليقة، و دقايق تدقيقاتها، أدام الله تعالي إفاضات مصنّفها السيد السند المحقّق المدقّق المتبحّر المتمهّر، السالك سبيل العلم علي سنة البرهان، الناهج نهج الحكمة من شريعة العرفان.

و كتب أفقر المفتاقين و أحوج المربوبين إلي رحمة الله الحميد الغني، محمّد بن محمّد يدعي باقر الداماد الحسيني حامداً مصلياً مسلّماً».(2)

3. شرح كتاب القبسات مير داماد.

در آغاز آن گويد: «إني لمّا اقتبست أنوار أفانين العلوم بقضها وقضيضها وأمهات قوانين أقمار الفنون بأسرها أصولها وفروعها من أضواء كوكب درّي توقد من شجرة مباركة وهو الحكيم العظيم وآية الله الكريم، باقر علوم الأولين والآخرين، أعلي الله درجته في أعلي عليين وحشره مع أجداده المعصومين الأطيبين وآنست ناراً من قبسات صحبته الملكية في أمد بعيد وزمان مديد، مع غاية إشفاقه القدسية التي لا يتناهي علي، ونهاية ألطافه الملكية التي لا تعدّ ولا تحصي إلي، ولمّا رآني قد اختلستُ معارفه اللاهوتية وعوارفه الملكوتية، من خلسة ملكوته وإيماضاته، وتقويم ايمانه وتقديساته، ونبراس

ص: 293





1- . تقويم الإيمان، مقدمه ص 124.

2- . همان ص 155.




ضيائه وصراطه المستقيم و أفقه المبين، مع علمه بأنّي قد أحطتُ خبراً بما في غيرها من الإشارات والنجاة والشفاء من الخبايا علي نمط سديد، وعلم أنّي ممّن له قلب أو ألقي السمع وهو شهيد، أمرني مرّة بعد أخري وكرّة بعد أولي بأن أتصدّي لشرح هذا الكتاب المستطاب...».(1)

4. رياض القدس، به عربى، شرح و حاشيه اى است بر شرح تجريد قوشچى و حاشيه محقق خفرى كه آن را به شاه عباس تقديم كرده است.

5. روضة المتيقّنين، به عربى، حاشيه اى است بر مقصد 5 و 6 كتاب تجريد العقائد خواجه نصير در مبحث امامت و معاد، و بعد از كتاب رياض القدس تأليف شده است.

6. حظيرة القدس من أركان رياض القدس، به عربى، شرح بر الهيات تجريد. در سال 1037 تأليف و به قطب شاه تقديم شده است.

7. مفتاح الشفاء و العروة الوثقي، به عربى، حاشيه مفصلى است بر الهيات شفاء.

8. كحل الأبصار، شرح بر اشارات شيخ الرئيس ابوعلى سينا.

مولانا ذوقى در تاريخ ابتداء كتاب چنين گويد:

گفت اين نسخه خجسته به نام *** به بيان فصيح با فرجام

كحل ابصار نام من كرده است *** آنكه در فن حكمت است به نام

سيد احمد كه جاودانى باد *** به جوار مفضّل منعام

چون نباشم بلند نام كه من *** بر اشارات بوعلى سينام

سال تاريخ را ز من بشنو *** سرمه چشم مردم بى نام

عمادا در تاريخ پايانش گفته:

احمد سمى جدّ خودش صاحب ديد *** برداشت نقاب از رخ شك و ترديد

جستم ز اشارات چه تاريخش گفت: *** كحل بصر دانش احمد گرديد

ص: 294





1- . شرح كتاب القبسات ص 88-89.




9. مناهج الأخبار، در شرح استبصار، به عربى. شامل مباحث عبادات.

ذوقى در تاريخ تأليف آن گويد:(1) *** سيد احمد كه جاودان بادا

كرد تصنيف شرح استبصار *** سال تاريخ خواست ذوقى گفت

سيد احمد مناهج اخبار

10. لوامع ربّانى، در ردّ شبهات نصرانى، به فارسى. در سال 1031 تأليف شده و يكى از شعرا به نام آقا محمّد مقصود چند رباعى گفته كه هر مصرع آن تاريخ تصنيف اين كتاب است:

پرتو باب لوامع ربانى *** از دولت ايمان على عمرانى

تعليم نكرده سيد احمد به از اين *** حقاً جز ردّ شبه نصرانى

رباعى ديگر:

احمد از برق خاطر نورانى *** خاكستر كرد شبه نصرانى

از عالم غيب سال تاريخ آمد: *** پرتو باب لوامع ربانى

رباعى ديگر:

اين نسخه كه سيد احمد آن را بانى است *** تاريخ ز هر مصرع بيت ثانى است

گنجى است ز علم حق به صافى دل وى *** يك لؤلؤ از آن لوامع ربانى است

رباعى ديگر كه هر مصراع تاريخ تأليف اين كتاب كثير البركات است:

سيد احمد عالم دانش پرور *** آن مهر سپهر دين با علم و هنر

بنمود ز ردّ شبه نصرانى *** اصحاب پليد نار را پاره جگر

رباعى ديگر:

سيد احمد كرد به توفيق امام *** ردّ شبه مسيحيان مير كلام

پابند ارباب فهم كز هر مصراع *** آمد بيرون زمان فتح اسلام

ص: 295





1- . فهرست وزيرى يزد ج 1 ص 329.




11. لطائف غيبيه، در تفسير آيات عقائد. در سال 1035 تأليف شده است.

در وقايع السنين والأعوام مى نويسد: «در ظهر كتاب لطائف غيبى مرحوم فاضل عالم مير سيد احمد بن زين العابدين الحسينى داماد مير محمد باقر داماد به خط شريف خود چيزى نوشته بود در اهداى آن كتاب به ملا حسن گيلانى(1) و مورّخ بود به 1044 هجرى و تصنيف آن كتاب در 1035 بوده».(2)

12. إظهار الحق و معيار الصدق، به فارسى، در بيان احوال ابومسلم مروزى خراسانى كه دولت اموى را برانداخت و عباسيان را روى كار آورد.

مير عبد الحسيب علوى در سال 1063 بر پشت كتاب مزبور چنين نگاشته است:

«سيادت و افادت پناه، فصاحت و بلاغت دستگاه، أسوة المورخين وزبدة المتكلمين، نظاماً للإفادة والحق، لوحيا محمدا، متعرض قبايح ابى مسلم شد و متمنّى شد از مرحوم والد من كه تأليف كند رساله اى كه مشتمل بر تصديق او باشد پس مرحوم والد إظهار

ص: 296





1- . در كتاب قصص الخاقانى ص 52 آمده: «از جمله حكماى عصر صاحبقرانى، عمدة المشاهير مولانا حسن گيلانى است كه در دارالسلطنه اصفهان هذا اليوم به مطالعه كتب حكمى اشتغال دارد. بعضى از طالبان دلايل حكمت در خدمت آن معلّم ثانى تحصيل معانى مغانى مى نمايند. طبع آن جناب به قرائت كلام حضرت مولانا بسيار مايل است. ايشان را در هر بيت مولوى تحقيقات روى داده، هذا اليوم در اين فن كه شمه اى از كمالات اوست متفرّد است... شرح مبسوط بر مثنوى حضرت مولوى نوشته اند، به عبارات تازه و استعارات زياده از اندازه. و همچنين شرح ديگر به عبارت فارسى بر اصول كلينى، و رساله اى ديگر قريب به هفت هزار بيت در تصوّف؛ و در انحلال حاشيه ذوات العقول بر حكمة العين تعليقجات بسيار دارد. و همچنين حواشى شفا آيات بر اشارات و ساير علوم حكميه و ادبيه نيز دارد». وى در سال 1094 وفات يافته و در تخت وفلاد مدفون گشته است. بر سنگ لوح مزارش چنين نگاشته شده: وفات عالى حضرت مرحمت و غفران پناه، رضوان آرامگاه، حقايق و معارف آگاه، علامة العلمائى، الوحيد فى عصره وأوانه، الواصل إلى بحار رحمة الله و غفرانه، آخوند ملا حسن الديلمى فى سادس عشر شهر صفر ختم بالخير و الظفر من شهور سنة 1094».

2- . وقايع السنين والأعوام ص 513.




الحق را نوشت».(1)

13. المعارف الإلهية، به عربى، در شرح حديث «من عرف نفسه فقد عرف ربه».

14. معراج العارفين، در شرح منهاج السالكين.

15. حواشى بر من لا يحضره الفقيه.

16. حاشيه بر اصول كافى،

17. بيان الحق و تبيان الصدق، به عربى، در احكام وقف.

18. رساله در سيادت شريف، حفيدش امير محمّد اشرف در فضائل السادات به همين عنوان از آن نقل نموده است.

19. المنهاج الصفوى، در فضائل سادات.

20. صواعق الرحمن، به فارسى در ردّ مذهب يهود.

21. رساله در نجاست خمر، ردّ بر رساله ملا محمّد امين استرآبادى كه قائل به طهارت خمر است. سيد در سال 1034 اين رساله را تأليف كرده است.

22. رساله در نماز زيارت، به فارسى براى شاه.

23. رساله در نسب معاويه، عليه اللعنة و العذاب.

24. رساله در اقوال دابة الأرض.

25. النفحات اللاهوتية في العثرات البهائية.

علامه قزوينى در تتميم امل الآمل مى نويسد:

«وله تآليف كثيرة في الفنون؛ لكنه لمّا جعل تعصّب السيد المزبور نصب عينيه و كانت همّته مقصورة علي ذلك، انتقص لذلك من القلوب، ولا يلتفت إلي تأليفاته. يعلم ذلك من كلماته الباردة التي أوردها في كتابه النفحات اللاهوتية في العثرات البهائية».(2)

ص: 297





1- . طبقات أعلام الشيعة ج 5 ص 480.

2- . تتميم أمل الآمل ص 62.




علامه مير سيد احمد به ضبط فرزندش مير محمد عبد الحسيب در 7 محرّم 1056 ق وفات كرده است. از شاگردانش امير سيد محمد بن اسدالله حسينى امامى است كه كتاب رياض القدس و حظيرة الأنس را نزد مؤلف خوانده و مير سيد احمد مراتب فوق را در انجام نسخه كه به خط امامى است تأييد كرده است.(1)

فرزندش مير محمّد عبد الحسيب سبط ميرداماد، از علماء و دانشمندان عصر صفوى بوده، اقامه جماعت و جمعه مسجد شاه اصفهان را بر عهده داشته و تأليفات زيادى از خود بجاى گذارده كه اهمّ آنها به قرار زير است:

1. تفسير عرش سماء التوفيق، به فارسى. 2. مناهج الشارعين، در اعتقادات و اخلاق و احكام، به فارسى. 3. سدرة المنتهى، در كلام به فارسى. 4. الفطرة الملكوتية، در شرح اثنى عشريه شيخ بهائى، 5. غوامض الصلاة، به فارسى، 6. مسلك النجاة، 7. تقديس الأنبياء و تمجيد الأوصياء، 8. الجواهر المنثورة، 9. قواعد السلاطين، 10. صراط الزاهدين، 11. شرح دعاى سيفى، 12. حواشى بر الهيات شفاء.

اين عالم بزرگ در سال 1121 ق وفات كرده است.

وى سه فرزند به نام هاى صدرالدين زين العابدين، صدر الدين محمد و علامه مير محمّد اشرف داشته است. مير محمّد اشرف از اعاظم علماى اصفهان و از شاگردان آقا حسين خوانسارى، ميرزا رفيعا نائينى، علامه ملا محمّد صالح مازندرانى و علامه مجلسى بوده، و در علوم عقلى و نقلى مهارت كامل داشته است.

علامه مجلسى به او اجازه نقل حديث داده كه بخشى از آن چنين است:

«أمّا بعد، لمّا كان السيّد الأيّد الموفّق المسدّد العالم العامل الكامل الحسيب الحبيب اللبيب الأديب الأريب، الجامع بين شرفي العلم والسيادة الفاخرة، المحتوي لكرائم الخصال المنجية في الدنيا والآخرة، المنتمي إلي آبائه الفخام من حملة العلم وسدنة الدين، ثمّ إلي

ص: 298





1- . فهرست مرعشى ج 31 ص 729.




أجداده الكرام السفرة البررة شفعاء يوم الدين والأئمة المقدّسين، صلوات الله عليهم أجمعين، غرّة سيماء الشرف والسيادة، ونجم سماء الفخر والسعادة، الأخ الإيماني، والخليل الروحاني، شرف السلف والخلف، الأمير محمد أشرف، أسبغ الله عليه إفضاله، ووفر في العلماء، أمثاله. فوجدته قد قضي وطره من العلوم العقلية، واستوفي حظّه منها، ثمّ أعرض عنها صفحاً، وطوي عنها كشحاً [لم يبال في ذلك لومة لائم] وأقبل نحو تتبع آثار الأئمة الأطهار وأخبارهم عليهم السلام، فقصر عليها همّته، وبيّض فيها لمته. فكان من كرم أخلاقه و طيب أعراقه، أنه بعد أن عقدت لإفادته المجالس، و غصت لإفاضته المحافل، أتاني بحسن ظنّه بي، وان لم أكن لذالك أهلاً، لليقين طالباً، وفي علوم الأئمة راغباً، فقرأ علي كثيراً من التهذيب و الكافي وكتاب بحار الأنوار وغيرها من كتب الأخبار، علي غاية [التصحيح و] التدقيق والتحقيق، و فاوضني في كثير من المسائل في مجالس عديدة بفكره الأنيق ونظره الدقيق، فلم يكن في كلّ ذلك إفادته لي قاصرة عن استفادته منّي، بل كان أربي، فأمرني زيد فضله أن أجيز له رواية ما جازت له إجازته...».(1)

علامه در اجازه مفصل ديگرى كه براى او نگاشته به تلمذ پدر خود مولانا محمد تقى مجلسى نزد ميرداماد اشاره كرده و از مير محمد اشرف چنين ياد نموده است:

«السيد السند المؤيد المسدّد، العالم العامل النحرير الكامل، غرة سيماء الشرف و السيادة نجم سماء الفخر و السعادة، الجامع بين شرفي العلم و النسب الطاهر و الحسب الفاخر، المحتوي لكرائم الخصال المنجية من مهالك الدنيا واليوم الآخر، المنتمي إلي آبائه الأعلام من حملة العلم وسدنة الدين ثم إلي أجداده الأكارم السفرة البررة الأئمة الهادين وشفعاء يوم الدين صلوات الله عليهم أجمعين أعني الأخ الإيماني والخليل الروحاني شرف السلف وفخر الخلف الأمير محمد أشرف».(2)

ص: 299





1- . بحارالأنوار ج 110 ص 146.

2- . اجازات الحديث ص 220-228.




مير محمد اشرف نيز داراى آثار علمى فراوان بوده است از جمله:

1. علاقة التجريد، كه شرح فارسى مفصّلى بر تجريد است. 2. فضائل السادات 3. ترجمه مصائب النواصب قاضى نورالله شوشترى 4. شرح دعاى صباح به فارسى 5. حواشى بر قبسات. 6. شرح مشيخه تهذيب الأحكام.

اين عالم جليل در سده اصفهان ساكن بوده و مزارش تاكنون پابرجا و مورد توجه مردم محل است و در اعقاب او علما و فضلاى بسيارى وجود داشته و دارند.

فرزندش مير عبدالحفيظ از مشايخ فقيه جليل ميرزا ابراهيم قاضى خوزانى بوده است. قاضى در اجازه به علامه شيخ محمد بن محمد زمان كاشانى مى نويسد:

«ومنها ما أجازني به مشافهة السيد الأمير الفاضل الأديب، والشريف المنيف الكامل اللبيب، سليل السادات والنقباء الكرام، ونتيج الأجلة من العلماء الكرام، الكثير المناقب الحسبية والنسبية، والغزير المحامد الإرثية والمكتسبة، العزيز الذي هو سرّ خلافة سلفه حفيظ، الأميرزا عبدالحفيظ، نجل السيد المبرور الأميرزا محمد أشرف، ولد السيد السند الواصل إلي رحمة ربه القريب، الآميرزا عبد الحسيب، خلف السيد الفاضل العلامة الأمجد الأمير سيد أحمد بن زين العابدين العاملي، صهر السيد الجليل العلامة سيد المحققين وسند الحكماء المتألهين، الزاهد العابد، العلم الزاهر، والبحر الزاخر، الجامع للمفاخر، ثالث المعلّمين، بل لو قيل إنه الأول لم يكن علي القائل شين من المين، الأمير محمد باقر بن المبرور السيد المرحوم الأمير سيد محمد الحسيني الاسترآبادي الشهير بالداماد، أدام الله شرفه، وخصّ بالرحمة خلفه. فإنه أخبرني عن أبيه، عن أبيه، عن أبيه، عن شيخه وأستاده ومرشده واستناده، الأمير محمد باقر الداماد، عن خاله وشيخه الفاضل الجليل الشيخ عبدالعالي بن الشيخ علي بن عبد العالي الكركي، بجميع طرقه».(1)

ص: 300





1- . الاجازات لجمع من الأعلام، ص 221-222.




تصویر





آغاز نسخه خطى حظيرة القدس مير سيد احمد علوى

ص: 301





تصویر





آغاز نسخه خطى حظيرة القدس مير سيد احمد علوى

ص: 302





تصویر





پايان نسخه خطى حظيرة القدس مير سيد احمد علوى

ص: 303





تصویر





آغاز نسخه خطى كحل الأبصار مير سيد احمد علوى

ص: 304





تصویر





آغاز نسخه خطى كحل الأبصار مير سيد احمد علوى

ص: 305





تصویر





آغاز نسخه خطى كحل الأبصار مير سيد احمد علوى

ص: 306





تصویر





يادداشتى از مير سيد احمد علوى عاملى

ص: 307





تصویر





آغاز نسخه خطى روضة المتيقنين مير سيد احمد علوى

ص: 308





تصویر





پايان نسخه خطى روضة المتيقنين مير سيد احمد علوى

ص: 309





تصویر





آغاز معراج العارفين مير سيد احمد علوى به خط وى

ص: 310





تصویر





پايان معراج العارفين مير سيد احمد علوى به خط وى

ص: 311





تصویر





آغاز نسخه خطى رساله مير سيد احمد علوى به خط وى

ص: 312





تصویر





آغاز نسخه خطى رساله مير سيد احمد علوى در وقف

ص: 313





تصویر





آغاز رساله اظهار الحق علوى به خط علامه روضاتى

ص: 314





تصویر





پايان رساله اظهار الحق علوى به خط علامه روضاتى

ص: 315






16. اميرلوحى سبزوارى

«عالم فاضل و متبحّر كامل، قاطع اطوار مبدعين، و اعرف اهل زمان خود به آثار ائمه طاهرين»(1) امير سيد لوحى فرزند امير سيد محمد بن امير قاسم بن سيد محمد موسوى حسينى سبزوارى، از محدّثين بزرگ اصفهان، كه «عمر گرامى صرف ضبط احاديث و اخبار نموده، و در تتبّع احوال خير مآل آل از همگنان قصب السبق ربوده».(2)

جدّش: «سيد أفاضل المتألهين و سند أكابر المتكلّمين، امير سيد محمد المصحفى الحسينى الموسوى السبزوارى» صاحب كتاب نصرة الإسلام فى علم الكلام است، كه در آن بر وجه مستوفى ذكر طبقات كيسانيه و ساير طوايف منحرفة العقائد كرده، و مذاهب و عقائد ايشان را برهم زده است.

عبد المطلب بن يحيى طالقانى صاحب خلاصة الفوائد مى نويسد:

فقير يك مجلد از آن كتاب ديدم. چون به حضرت سيد المجتهدين [مير محمد باقر داماد] نمودم، تعريف بسيار كرده، فرمود كه اين كتاب هفت مجلد است، و مغنى است از جميع كتاب هاى حكمت و كلام كه قبل از اين نوشته اند.(3)

مير محمد زمان رضوى صاحب صحيفة الرشاد مى نويسد:

«در اوّل جوانى و ريعان زندگانى، كه از خدمت والد خويش مستفيض بودم، سيدى نجيب، امير سيد محمد نام، به مشهد مقدّس رسيد، كه منبع اسرار معارف توحيد بود و مطلع انوار معالم تحقيق، و به زيور حلم و زهد و تقوا آراسته، و به كمالات صورى و معنوى پيراسته، نكات طريقت را واقف و رموز حقيقت را عارف.

پدر اين ضعيف در تعظيم و تكريم خدمتش غايت مبالغه به جاى آورد، و مرا در

ص: 316






1- . اصول العقائد مير محمد هادى بن اميرلوحى سبزوارى، چاپ سنگى، ص 27.

2- . صحيفة الرشاد مير محمد زمان رضوى.

3- . خلاصة الفوائد، مقدمه.




اعظام و اكرام جنابش سفارش تمام نمود، و فرمود: بدان اى فرزند! كه آباء و اجداد اين سيد عالى نژاد تا به ابراهيم الاصغر، كه از جمله اولاد حضرت امام موسى كاظم عليه السلام است، همه به حسب علم و فضيلت و دين و دولت، رفيع مرتبه و عالى درجه بوده اند. يكى از اجداد اين سيد وفى، امير سيد محمد مصحفى... از اجلّ سادات سبزوار، و اعاظم فضلاى آن ديار بوده، و پدرم از او استفاده علوم دينيه نموده...

و سيد مذكور، فرزندى داشت ارجمند، و خلفى سعادتمند، اميرلوحى نام، كه به حليه تقوا و ديندارى، و رداء ديانت و پرهيزكارى، متحلّى و متردّى بود، و به علوّ فطرت و جودت طبع، از ساير اقران ممتاز و مستثنى، در تفتيش و تحقيق احاديث و اخبار كوشيده، و زلال معانى و معرفت از چشمه سار «العلماء ورثة الأنبياء» نوشيده.

در آن ايام كه والد ماجدش در مشهد مقدّس رحل اقامت افكنده بود، مؤمى اليه نزد پدر اين فقير حقير به قرائت تهذيب حديث اشتغال مى نمود.

وقتى با پدر گفتم كه لوحى نامى طرفه نامى است، آيا وجه تسميه چيست؟

فرمود كه جناب امير سيد محمد، در وقت مراجعت از كربلاى معلّا به اصفهان رسيده، و يكى از بنات مردى را از متوطّنان آن بلده، كه اشعار بسيار در مناقب ائمه اطهار عليهم السلام انشاء كرده، و «لوحى» تخلّص مى نموده، به حباله نكاح درآورده، و چون از آن مستوره، حضرت حق تعالى اين پسر به مشار اليه عطا فرمود، بنا بر اشاره آن صالحه، فرزند خويش را به اين نام مسمّى گردانيد».(1)

نصرآبادى مى نويسد:

«ملا لوحى از مداحان و درويشان اصفهان بوده، و حقاً در مدّاحى حضرات ائمه عليهم السلام به جهات متعدّده سرافراز بوده، شعر بسيارى در مدح حضرات ائمه معصومين صلوات الله عليهم گفته، و اكثر درويشان مداّح اشعار او را مى خوانده اند».

ص: 317





1- . صحيفة الرشاد، رضوى.




تقى الدين كاشانى صاحب تذكره خلاصة الأشعار درباره ملا لوحى مى نويسد:

«غلام به اخلاص و شيعه به اختصاص حضرت شاه اوليا و صفدر اصفياء على بن ابى طالب عليه، صلوات الله الملك الغالب، بود و به صدق نيت و صفاى عقيدت، مدّاحى اهل البيت و ائمه معصومين، صلوات الله عليهم أجمعين، مى نمود، و در اوايل ايام شباب، به صحبت درويش بلبل مدّاح رسيده، از كسبى كه داشت فراغت يافت، و آغاز مداحى و معركه گيرى كرده، پرتو انوار مداحيش بر صفحات خاطر محبّان و شيعيان همه جا تافت، و گوش هوش سامعان از شنيدن حكايات و روايات و قصايد و ولايت نامه هاى حضرات ائمه هدى، به لآلى معجزات و جواهر ولايات، گرانبار گشت، و پايه قدر و منزلتش در سلوك طريق مداحى و معركه گيرى و تبحّر در فنون سخن گسترى و روضه خوانى، از ساير مدح خوانان و معركه بندان بلاد ايران درگذشت. و آن جناب مدّت ممتدّ... در دارالمؤمنين كاشان متوطّن بود، و همه روزه و هر شب جمعه در ميدان عمادى كه مجمع مردم است، با اولاد و اتباع، زبان به مدايح و مواعظ و نصايح عباد مى گشود، و الحق در آن امر، به ابلغ وجهى و احسن طرزى رايت تفوّق بر اماثل و اقران مى افراشت، و از ساير طوايف انام و اكابر اهالى ايام، بهره و فايده تمام مى يافت. بعد از چندگاه... به موطن اصلى، أعنى دارالسلطنه صفاهان رجوع نموده، باقى ايام حيات در آنجا ساكن گرديد، تا آن كه در اوايل سنه تسع و ثمانين و تسعمائة، بعد از آن كه سال عمرش به هشتاد رسيده بود به مرض اسهال درگذشت، و در بيرون دروازه توپچى، نزد ياران و قرابتيان خود مدفون گشت.

و حالا فرزند ارشدش، زبدة المتكلّمين و عمدة المدّاحين، مولانا خرزانى مدّاح، كه از شغل پدر به حسب ارث و استحقاق بهره مند است، و از حيث لطف طبع و حسن كلام و طلاقت لسان و وقوف در فنّ موسيقى و بستن ذكرهاى دلخواه در مقامات دوگاه و سه گاه، بى شبه و مانند، در اطراف عراق و آذربايجان و فارس و كرمان هرچندگاه در شهرى به سر مى برد... مولانا لوحى قصائد مداحانه و ولايت نامه هاى

ص: 318





بسيار در سلك نظم كشيده، در ميان مدّاحان و معركه گيران مشهور است».(1)

واله داغستانى در تذكره رياض الشعراء مى نويسد:

مولانا لوحى مداحى آل رسول مى نمود. اشعار بسيار در مدح اسدالله الغالب عليه السلام دارد. تا اوّل سنه الف باقى بوده، او راست:(2)

رستگارم روز محشر، گر سند خواهى ز من *** گوش كن اين نكته آخر از لب مدحت گذار

رستگار آمد سگى كو بود با اصحاب كهف *** من سگ آل عليم چون نباشم رستگار

در تذكره عرفات العاشقين مى نويسد:

«مولانا لوحى صفاهانى. وى و فرزندان و خاندان وى همه مدّاح و مدّاح زاده اند و شيوه مدّاحى مجالس بر ايشان ختم است. و ملا خزانى كه پسر رشيد او بود مثل پدر است. و ملا لوحى درشيبى چهل هزار بيت بيشتر در مدح دارد».(3)

سيد مختار حسينى نسّابه(4) درباره امير سيد محمد، پدر اميرلوحى، متوطّن اصفهان، كه در غايت بى تكلفى و فقر بوده مى نويسد:

«اصلش از سبزوار است و پدرش امير قاسم الحسينى الموسوى از مشاهير سادات آن ديار و جدّش را امير سيد محمد مصحفى مى گفتند.

جمعيت وافر و اسباب متكاثره از پدر به او مانده بود. اكثر آن را در راه خدا انفاق

ص: 319





1- . خلاصة الاشعار و زبدة الافكار (بخش اصفهان) ص 407-408.

2- . رياض الشعراء ج 4 ص 1950.

3- . عرفات العاشقين ج 5 ص 3273.

4- . وى چنانچه در آغاز رساله مزبور نوشته از شاگردان «جناب مخدومى استادى، من عليه اعتمادى، شيخ المحققين و خاتم المجتهدين، أستاد الحق واليقين، شيخنا و مولانا الشيخ الأمجد بهاء الملة والدين محمد عليه رحمة الله الملك الأحد» بوده است.




نمود. قسمى از آن را به محتاجان اقارب منقسم ساخت، و به قسمى مستحقان اجانب را نواخت، و پشت پا بر دنيا زده، علم زهادت بر سپهر سعادت افراخت.

از غايت محبّتى كه به دوستان آباء و اجداد خويش داشته، به مصاهرت مولانا لوحى، كه از محبّان صادق اهل البيت عليهم السلام بوده، و اوقات مصروف مناقب ايشان مى نموده، ميل فرموده، و يكى از بنات او را به حباله نكاح درآورده، و بعد از فوت مولاناى مذكور، او را از آن مستوره پسرى به وجود آمده، و آن كودك هنوز از حدّ فطام، ده گام فراتر ننهاده، اما اسأله و اجوبه غريبه اش از وفور شعورش خبر داده، كمال كياست و فراستش ابواب شادكامى بر روى دل ابوين گشوده، و او مولود را هم نام مولاناى مزبور گردانيده... در سنه 1021... او را در حوالى روضه رضويه، على ساكنها الصلاة والتحية، در مجلس سيد والاگهر امير محمد جعفر،(1) عليه رحمة الله الملك الأكبر، ديدم كه به مقابله حديث اشتغال داشت، و پدرش در پهلويش نشسته، همت بر ترقيش بگماشت».(2)

اميرلوحى از شاگردان ميرداماد و شيخ بهائى بوده و در كتاب كفاية المهتدى خود به تلمذ نزد آن دو تصريح كرده و از ميرداماد با عنوان: «سيد المجتهدين» و «حضرت أستادى ومن عليه اعتمادى» و از شيخ بهائى با عنوان «شيخ ما شيخ بهاء الملة و الدين محمد عاملى غفر الله له» نام برده و با اشاره به كتاب شرعة التسمية ميرداماد مى نويسد: «آن كتابى است كه در وقتى كه اين ضعيف نزد آن دو نحرير عظيم الشأن عديم النظير، يعنى شيخ بهاء الدين محمد و امير محمد باقر داماد عليهما الرحمة، به تلمذ تردّد

ص: 320





1- . «مير محمد جعفر بن مير محمد سعيد به اكتساب فضل و كمال مشغولى داشت و در اواخر از شيوه فقاهت و علوم منقول ترقى عظيم كرده، به مرتبه اجتهاد رسيد اما از فرط احتياط و صدق اعتقاد دعوى اجتهاد نكرد. به غايت متورّع و متقى و پرهيزگار و از مأكول و مشروب شبهه ناك مجتنب بود». عالم آراى عباسى ص 151.

2- . ابيات المختار حسينى نسابه.




داشت، در ميان ايشان بر سر جواز تسميه و حرمت آن در زمان غيبت، مناظره و مباحثه روى نمود، و آن گفتگو مدّتى در ميان بود؛ لهذا سيد مشار اليه كتاب مذكور را تأليف فرمود».(1)

صاحب ابيات المختار در سال 1044 به اصفهان آمده، مى نويسد:

«در آن سال ميرلوحى را ديدم كه از جهّال و اراذل داراليهودا كمال آزار و جفا داشت، و علم صبر و شكيبا به قبّه جوزا مى افراشت... سيد مشار اليه كه در غايت صلاحيت بود، و در امور دينيه در نهايت صلابت، و فنّ آثار را به حدّ كمال ماهر، و [در] علم اخبار به اقصى المراتب مستحضر، چون در كتب معتبره علماى اماميه، مطاعن ابومسلم مروزى بسيار ديده بود، و مكرراً از مشايخ خويش كه همه از اكابر فضلاى اماميه و علماى دينيه بودند، طعن آن دشمن اولاد مصطفى صلى الله عليه وآله شنيده،(2) مصلحت آخرت سفيهان اصفهان مرعى داشته، آن گرفتاران خواب غفلت را بيدار، و آن مستان شراب جهل را هشيار مى گردانيد، و ايشان را از دوستى ورزيدن با آن لعين كه از معاندان ائمه معصومين عليهم السلام بود منع مى نمود».

صاحب خلاصة الفوائد در اين باره مى نويسد:

«قصه خوانان از خدا بى خبر، قصه اى در تعريف ابومسلم مروزى ابتر بسته بودند، و آن را شهرت داده، و عوام الناس را به آن سخنان دروغ، دوست و هوادار او

ص: 321





1- . كفاية المهتدى ص 458.

2- . صاحب خلاصة الفوائد مى نويسد: «مكرّر در مجالس عظيمه از حضرت سيد المجتهدين قدّس الله سرّه شنيده ام كه مى فرمود: جايز نيست شنيدن قصه ابومسلم مروزى؛ زيرا كه كذب محض است و افتراى صرف است، و ابومسلم فاسق و فاجر و ملعون است. و جمعى كثير هستند از طالبان علم وغيرهم كه مكرّر از شيخ بهاء الدين رحمه الله تعالى شنيده اند كه ابومسلم را لعن مى كرده، و سيدى كه باعث تحرير كتب جديده و رسائل عديده در طعن ابومسلم شده دو نوشته دارد به خط شيخ مذكور در مذمّت و لعن آن شقى».




گردانيده، و اكثر علماى عصر را اطلاع بر اختراع ايشان نبود؛

تا سيدى فاضل از متوطّنان اصفهان، ميرلوحى نام، كه غايت صلابت داشت در دين، و نهايت مهارت در اخبار ماضين، و فقير مكرّر از حضرت سيد المجتهدين [ميرداماد] تعريف او شنيده ام، بر اين معنى مطلع شده، عوام را از دوستى ابومسلم منع كرد. بعضى از سفيهان، آن چنان فريب قصه خوانان خورده بودند كه به هيچ وجه قول مشار اليه را قبول ننمودند، و كمر عداوت بر ميان بسته، زبان به غيبت و منقصت او گشودند... پس بسيارى از علما از براى تقويت دين و هدايت جاهلين، فتاوى و رسائل و كتب مشتمله بر براهين و دلايل، در طعن آن منبع رذايل، يعنى ابومسلم بدخصائل نوشتند... و اكثر مؤلفان كتب مذكوره و رسايل مزبوره، كه از عدول علماء و ثقات فضلايند، در آن كتاب ها و رساله ها تعريف شرافت و جلالت حسب و نسب سيد مؤمى اليه نموده اند».

امير لوحى داراى آثار بدين شرح بوده است:

1. رياض المؤمنين و حدائق المتقين امير لوحى آن را در حداثت سن تأليف كرده و در كفاية المهتدى خود به آن ارجاع داده است. فرزندش مير محمد هادى نيز در أصول العقائد به اين كتاب حواله داده، اما نسخه اى از آن در دست نيست.

2. زاد العقبى فى مناقب الأئمة الأوصياء

شامل چهل حديث در مناقب و فضائل اهل بيت عليهم السلام.

3. كفاية المهتدى فى معرفة المهدى شامل چهل حديث در صفات و سمات و براهين و معجزات و احوال حضرت خاتم الأوصياء عليه التحية و الثناء.

به نوشته مؤلف وى در شب 14 شعبان 1081 خوابى ديده كه در اوايل روزى كه متصل به آن شب بوده به تأويل آن رسيده و به نوشتن اين رساله مأمور گرديده است.

از اين كتاب چند نسخه خطى در دست است و فرزندش نيز در أصول العقائد خود از آن نام برده است. از آنجا كه در آن به مقام شامخ علامه مجلسى توهين شده

ص: 322





علما تكثير آن را جايز نداسته اند و تنها گزيده اى از آن به چاپ رسيده است.

4. إدراء العاقلين و إخزاء المجانين

از اين رساله در ذيل حديث هفدهم كفاية المهتدى نام برده شده است.

سال وفات اميرلوحى در دست نيست، اما از تعابير فرزندش محمد هادى بن لوحى موسوى حسينى سبزوارى(1) در كتاب أصول العقائد كه در 23 رمضان المبارك 1082 پس از گذشت كمتر از 45 روز از تأليفش فارغ شده، برمى آيد كه والدش در سال مزبور در قيد حيات نبوده است.

استاد همايى مى نويسد: قبر ميرلوحى بزرگ بقعه مخروبه اى است در حدود قريه سلمى كنار شمالى زاينده رود در حدود دو فرسخ سمت شرق اصفهان كه داخل بلوك كرارج مى شود. و اين بقعه در كنار صحرايى نزديك جاده اصفهان به يزد واقع شده و به نام ميرلوحى معروف و زيارتگاه اهالى آن حدود است.(2)

گفتنى است كه مطهّر بن محمد مقدادى، صاحب سلوة الشيعة، از شاگردان ملا محمد باقر سبزوارى و ملا حسنعلى شوشترى(3) نيز ظاهراً اميرلوحى مذكور است كه در اثر فشارهاى ذكر شده نام خود را در آغاز رساله مزبور چنين نوشته است.

ص: 323





1- . وى در سال 1113 ق وفات نموده است. سنگ نوشته مزار او كه در حرم امامزاده اسماعيل نزديك قبر منسوب به حضرت شعيا قرار دارد چنين است: «وفات مرحوم مغفور، مرحمت و سيادت پناه، علامى فهامى، مجتهد الزمانى، مير محمد هادى ابن سيادت پناه ميرلوحى، به تاريخ چهارم شهر جميدى الثانى سنه 1113».

2- . تاريخ اصفهان (مجلد انساب) ص 534.

3- . طبقات أعلام الشيعة، ج 5 ص 568.




تصویر





زبدة الدعوات مير محمد هادى بن مير لوحى، نسخه خطى

ص: 324





تصویر





زبدة الدعوات مير محمد هادى بن مير لوحى، نسخه خطى

ص: 325






17. ميرزا محمد اردبيلى كاشانى

ميرزا محمد بن سلطان محمد اردبيلى معروف به محقّق بيدگلى، از عرفا و شعراى عصر صفوى است كه ساكن كاشان بوده و «بسى از گم گشتگان تيه ضلالت را راهنماى كوى معرفت گشته، در سلك ارباب حال و اصحاب كمال انسلاك داده است. گاهگاهى طبع مستقيم آن متمّم مقالات صاحب كمالان بلند خيال، رغبتى به گفتن شعر كه شمّه اى از كمالات اوست دارد. تخلّص آن مدقّق در آن فنّ، «محقق» است. اشعار بلاغت آثارش همگى بهجت آميز و شورانگيز است. ديوان ابيات آن مليح البيان كه موسوم است به اثنى عشريۀ دوازده هزار بيت مى تواند بود، كه تمامى در توحيد و نعت و منقبت و مدح حضرات ائمه است. سنّ شريف ايشان هذا اليوم كه 1076 هجرى است از عقد صد متجاوز شده. در فنّ سلوك از جمله مريدان شيخ المشايخ الأعظم الأمجد حضرت قاضى اسد است».(1)

در پشت نسخه خطى كتاب لوامع صاحبقرانى (ملكى جناب سيد جلال الدين موسوى يونسى) به خط عالم جليل ملا عبد الغفور بن شاه مرتضى كاشانى برادر مولانا محسن فيض چنين آمده است: «در روز عيد غدير سنه 1048 ق. در بيت حقير فقير، عالمان عارفان جليلان، أعنى: مولانا الفقيه العارف مولى محمد تقى مجلسى، سلّمه الله، و مولانا العارف السالك حاجى محمد اردبيلى الملقّب بالمحقق بيدگلى، سلّمه الله، نهار مدعوّ بودند. در حضور اين حقير فقير إلى الله الغنى با هم عقد اخوّت بستند. أطال الله عمرهما بجاه محمد و آله الطاهرين».

محقّق در پايان رساله تذكرة الذاكرين خود مى نويسد:

«نسبت خرقه و تعليم ذكر و رخصت ارشاد اين كمينه فقرا و نامرادان غير محسوب

ص: 326






1- . قصص الخاقانى ج 2 ص 197.




از عداد، و سرگشتگان وادى محبّت و وداد، درويش محمد، المعروف به ميرزا محمد، المتخلّص بالمحقّق الأردبيلى منشأ والكاشانى مولداً ومسكناً، از پير روشن ضمير وكم سير آفاق گير، مهبط انوار تجلّيات رحمانى، و مظهر اسرار مكاشفات روحانى، كه در طريق توحيد و تجريد و تفريد و فقر و فنا و محبّت و وفا معروف و مشهور بود، و اشعار بديهه او در ذوق اهل معرفت و ولا نامحصور، برهان الفقرايى، القاضى أسد الله القهپايى؛(1) رباعية:

تا دوست نمود جلوه بر جان اسد *** شد خطّه تجريد به فرمان اسد

كس نيست در اين عهد ز شوريده سران *** بر مسند توحيد به سامان اسد

كه قريب به اين زمان در دارالمؤمنين كاشان به جوار رحمت ايزدى پيوست، و در

ص: 327





1- . «قاضى اسد مولدش از وير قهپايه است. چون در كاشان بسيار بوده به كاشى شهرت داشت. در كمال جذبه و حال، در لباس اهل سلوك، مدّتى صاحب سلسله بود. ارشاد از شيخ مؤمن مشهدى داشت. بعد از رخصت آن جناب، در كاشان مريد بسيار به هم رسانيده، حسن صفات و خرق عادات از او مسموع شد. از شخصى مسموع شد كه از مريدان شيخ كمال استيرى سبزوار است. و در عين شور، گاهى رباعى مى گفته...». تذكره نصرآبادى، ص 307. «از رسايل و شمايل مضامين قصايد و رباعياتش رساله ها به نظر رسيده كه الحق هر فردى از آن كتابى است از حكمت و معرفت و نصيحت. از جمله اشعار او: اى همه تو غير تو در دهر كو غير تو در كوچه و در شهر كو و از جمله رباعيات: قاضى اسدا مرگ فراموش مكن با بوالهوسان دست در آغوش مكن برخيز و به پاى خود به قبرستان رو اين بار جنازه را به هر دوش مكن گويند يك روز قبل از ممات خويش به مرقد و مدفن خود شتافت و در عرض راه با شور و سرور ارتجالاً بعضى رباعيات بر زبان رانده كه رباعى مذكور يكى از آن مقوله است... خلاصه روز ديگر در همان مقام، قفس تن شكست و به سدره لا شرقية ولا غربية نشست، و بالفعل مزارش در درون شهر جنب دروازه فين، صحن سرايى در كمال روح و فضا، آب نمايى به غايت صفا، درختان كاج سر بر فلك كشيده، همواره مطاف ارباب نياز و مسكن رندان پاك باز است». تاريخ كاشان، عبدالرحيم كلانتر ضرابى ص 278-279.




مقبره سلطان الفقراء شاه شمس مدفون گشت، و فقير را قطعه اى در تاريخ ستر و ارتحال آن مستور قباب رحمت و مغفرت ايزد متعال رو داده بود، مشتمل بر دوازده بيت، و اين دو بيت كه ماده تاريخ است از آخر آن قطعه است:(1)

پير قاضى اسد محقّق دوش *** رفت از اين حلقه حلقه سان به كران

جستم از پير حلقه تاريخش: «رفته از حلقه پير» داد نشان 1048

طريقه مشايخ قاضى بدين تفصيل است:

ارشاد قاضى از شيخ درويش على سديرى سبزوارى، و او از شيخ ملك على جوينى،(2) و او از شيخ حاجى محمد جوينى، و او از شيخ كمال الدين جوينى، و او از شيخ حاجى حسين ابرقوهى، و او از سيد محمد نوربخش، و او از شيخ محمد ختلانى و او از امير سيد على همدانى، و او از شيخ محمود مزدقانى، و او از شيخ علاء الدوله سمنانى، و او از شيخ نور الدين عبد الرحمان اسفراينى، و او از شيخ جمال الدين احمد جورفانى، و او از شيخ رضى الدين ابوعلى لا لا، و او از شيخ مجد الدين اسماعيل بغدادى، و او از شيخ نجم الدين كبرى معروف به شيخ ولى تراش، و او از شيخ عمّار ياسر، و او از شيخ ابو النجيب سهروردى، و او از شيخ احمد غزالى، و او از شيخ ابوبكر محمد نسّاج، و او از شيخ ابو القاسم محمد كرّگانى، و او از شيخ ابوعثمان مغربى،

ص: 328





1- . تذكرة الذاكرين، ميرزا محمد بن سلطان محمد اردبيلى، به تصحيح افشين عاطفى ص 71-72. ابيات ديگر اين قطعه به نقل از آثار تاريخى كاشان و نطنز (ص 143) كه روى سنگ قبر قاضى اسد الله كنده شده است: پيرو شاه و پير اهل طريق اسدالله شاه درويشان مرغ روحش به بال حبّ وطن كرد سوى رياض جان طيران ز ارجعى نوبت رحيل شنيد گشت حيران به اصل خود نگران جانش از بى نشان نشان مى جست چون نمودند از او نماند نشان

2- . به نوشته قصص الخاقانى (ج 2 ص 193) درويش كمال سديرى (م: 1071 ق) در بدو حال در خدمت والد خود درويش محمد رضا، مريد درويش ملك على جوينى ساكن قريه سدير بوده است.




و او از شيخ ابو على كاتب، و او از شيخ ابو على رودبارى، و او از شيخ جنيد بغدادى، و او از سرى سقطى، و او از معروف كرخى، و او از سلطان سرير ارتضى على بن موسى الرضا عليهما السلام.(1)

نسخه ديوان قاضى اسدالله در سال 1071 ق در كاشان به وسيله مهدى قلى جاسبى «به رخصت پير روشن ضمير در شدايد دستگير، قطب الأولياء، برهان الأصفياء، مولانا ميرزا محمد ملقّب به محقّق كه يكى از صاحبان سلسله شريفه و سرحلقه زهّاد و عبّاد» بوده تدوين و اصلاح گرديده است.(2)

آثار محقق اردبيلى عبارتند از:

1. تيسير المرام(3) 2. تذكرة الذاكرين، در معرفت ذكر الهى و تواجد اهل سماع و شواهد فضيلت و كيفيت انواع آن، مشتمل بر مقدمه و شش تذكره و خاتمه كه در سال 1050 ق. تأليف شده است. 3. تبصرة الطالبين، پس از رساله تذكرة الذاكرين، به درخواست جمعى از طالبان اطلاع بر ضروريات قواعد و اركان طريق صوفيه صفويه كه مبتدى اين طريق بودند نوشته شده تا سبب رغبت و موجب وقوف ايشان بر آداب اين نسبت باشد با شرح بعضى از مقامات سلوك على الإيجاز و ذكر بعضى از نصايح و تمهيدات. تاريخ تأليف ربيع الاول 1051 ق. مى باشد.

4. رياض العارفين ومنهاج السالكين، شامل هشت باب به عناوين: شريعت، عبادت، طريقت، شيخيت، ذكر، اسرار معرفت و انوار حقيقت. نسخه اى از اين كتاب،

ص: 329





1- . تذكرة الذاكرين، ص 73-74، كتاب الخزاين ملا احمد نراقى ص 334-335.

2- . تذكرة الذاكرين، مقدمه ص 15.

3- . «تيسير المرام لتفسير الكلام في شرح ما يحتاج إلي تصفح الكتب من الكلمات القرآنية بترتيب السور من الفاتحة إلي الناس... أوله: لله منزل الكلام من الحمد فوق الافهام ولمبلغه قصاري الأوهام من الصلاة والسلام. فرغ منه فى 1 - ع 1-1055. يوجد ضمن مجموعة عند الحاج الشيخ علي المعاصر القمي في النجف الأشرف». الذريعة ج 4 ص. 517.




كه احتمالاً دستنويس مؤلف است، در كتابخانه مرعشى در 288 ورق موجود است.

تصویر





آغاز رساله تذكرة الذاكرين محقق بيدگلى، نسخه خطى

ص: 330





قبر عارف بزرگ اردبيلى در مسجد معروف به مسجد ملا محقّق، زيارتگاه اهالى بيدگل مى باشد. اين مسجد به همّت مرحوم حاج شيخ عباس محقّق كاشانى از اعقاب آن مرحوم تجديد بنا شده است.

در اين جا به برخى از عرفاى معاصر مولانا محمد تقى در اصفهان اشاره مى كنيم:

1. شيخ محمد على مؤذّن خراسانى.(1)

2. مير محمد باقر اردستانى.(2)

3. درويش بابا كلبعلى.(3)

ص: 331





1- . «مشار اليه مشهدى است. در بدو حال در خدمت مير محمد زمان مشهور به مجتهد به تحصيل اكتساب علوم دينى مشغول بوده اند... به خدمت... درويش حاتم كه از جمله درويشان خردمند آن ديار فيض آثار بود شتافت... چون آن درويش حقيقت كيش از عالم فانى به عالم جاودانى انتقال نمود... در جوار سكناى خويش خانقاه سامان نموده، به هدايت گم گشتگان تيه غوايت پرداخت، و جمع كثيرى را مريد اطوار هنجار خويش ساخت... در سنه 1065 جمع كثيرى و جمّ غفيرى را كفيل اخراجات ضرورى شده، و از راه توكل، به اتفاق آن جماعت بى بضاعت، احرام طواف بيت الله الحرام بسته، از مشهد مقدّس عازم صوب عرفات مقصد شد... به خطّه پاك طوس آمده، معتكف خانقاه تصوّف شد. و بعد از مدّتى عازم بلده اصفهان بهشت نشان گرديده، در آن جا در زواياى اختفا لواى انزوا برافراخته، در اين ولا كه 1076 هجرى است به مطالعه كتب احاديث مشغول است. از جمله تأليفات آن جناب شرحى است به عبارت فارسى بر اسرار الصلاة شيخ زين الدين... و نسخه اى ديگر موسوم به تحفه عباسى». قصص الخاقانى ج 2 ص 184-186.

2- . «در قريه سيچان دارالسلطنه اصفهان لواى ترك و تجريد برافراخته... وهذا اليوم كه سنه 1076 هجرى است به عنايت توفيقات ربّانى به هدايت صحرانشينان وادى نادانى مشغول است. مشهور است كه آن بزرگ دانش منش، جمع كثيرى از مخالفان ملّت خيرالبشر را به ملت اسلام درآورده... سنّ شريف ايشان هذا اليوم در عقد 74 است. مدّت چند سال شد كه قائم الليل و صائم النهار است... جمّ غفيرى از شيعيان دين مبين از راه اخلاص و اختصاص دست ارادت بدو داده، مريد وضعش گرديده اند. از جمله آثار مؤمى اليه مدرسه و بقعه اى است متّصل به مسجد لنبان، و بقعه اى است در قريه كاخ، و بقعه اى در قريه جوى آباد دارالسلطنه اصفهان». همان ص 191-192.

3- . «مدّت چند سال در آستانه مقدّسه... نجف اشرف به خدمت سقايى اقدام داشته... عازم كوه كيلويه گرديد، و در يكى از مغاره هاى جبال آن ديار، پوست تخت اقامت انداخته، به ذكر خفى مشغول، و رسيد بدانچه رسيد... سكنه كوه كيلويه اكثرى مريد اطوار اويند و مشار إليه را مستجاب الدعوة مى گويند... مورد عنايات و توجّهات پادشاهانه گرديد... به عرض رسانيد كه حضرت يعسوب الدين را در واقعه ديدم به من فرمودند كه در ولايت كاشان سكنى اختيار كن... موازى چند جريب زمين و قدرى آب در ولايت كاشان بديشان عنايت و مرخّص نمودند... در آن مكان بقعه اى جهت نشيمن بنا نهاده، مدت ها در آن مكان به عبادت ملك علام و خدمت متردّدين طريق عرفان قيام داشت... در شهر ذى حجه سنه 1075 يك دو نفر به اغواء مقوّمين آن ولايت... به قتل آن بيچاره در شب اقدام نمودند». همان ص 190-191.




4. آقا محمد صالح لنبانى اصفهانى.(1)

5. مير معزّ اصفهانى.(2)

6. درويش ميرزا على ايوان كيفى.(3)

ص: 332





1- . «جامع كمالات انسانى حضرت آقا محمد صالح لنبانى اصفهانى، در فنّ سلوك، گوى سبقت از اقران ربوده... از اشراف و اعيان دارالسلطنه اصفهان جمّ غفيرى معتقد اطوار هموار مؤمى اليه گرديده اند. از ابتداء سنّ تميز إلى حين الارتحال بيشتر اوقات قائم الليل و صائم النهار بوده... در سنه 1073 روح پرفتوحش از قفس تن پرواز نموده، به سوى بارگاه قدس شتافت». قصص الخاقانى ج 2 ص 194. و ر. ك: تذكره نصرآبادى ص 308.

2- . «از نيكان روزگار است. در بقعه بابا ركن الدين در ولايت اصفهان رحل اقامت انداخته، ليلاً ونهاراً به عبادت ايزد بيچون و صفاى باطن فيض مواطن اشتغال دارد. در شب هاى جمعه جمع كثيرى از اهل تصوّف كه به توسط هدايت آن سيد مى خواهند كه طالب راه حقيقت و سالك طريق معرفت باشند به خدمتش حاضر مى شوند» همان ص 195. و ر. ك: تذكره نصرآبادى ص 309: «توليت محال موقوفات مزار قطب العارفين بابا ركن الدين و بابا بيات با مشار إليه است. حاصل آن را صرف مريدان صداقت توأمان و ساير درويشان مى نمايد و در آن مزار متبرّك به عبادت الهى مشغول است».

3- . «در فنون علم تصوّف و مجاهده نفس و سير و سلوك و ترك و تجريد، فيما بين قوم تمام است. هذا اليوم در دارالسلطنه اصفهان بر صدر مسند درويشى نشسته، و از قيد تعلّقات به قدر طاقت رسته». همان ص 197-198.




7. حاجى شجاع اصفهانى.(1)

8. درويش بابا على خان.(2)

9. ميرزا ملك صوفى تويسركانى.(3)

در پايان اين بخش به يكى ديگر از همدرسان مولانا محمد تقى اشاره مى كنيم.

نصرآبادى در تذكره مى نويسد: «حاجى جعفر ولد حاجى ميرزا محمد نطنزى كه نهايت صلاح و فضل داشته، مدتى با علامى مولانا محمد تقى مجلسى همدرس بوده، دوازده سال در مكه معظمه و پنج سال در مدينه مشرفه ساكن بوده، به هند رفته، مدتى در آنجا بود. بعد از آن به اصفهان آمده، به اتفاق مولانا محمد تقى باز به مكه رفته، در آنجا فوت شد. ولد او هم به دستور والد نهايت صلاح و درويشى دارد، چنانچه زاير دوازده امام شده در اصفهان به عبادت مشغول است... هفت بند ملا حسن را جواب گفته و خوب گفته».(4)

ص: 333





1- . ساكن قريه ماربينان. «از نيكان روزگار است. جمع كثيرى كه از حقيقت اوضاع و اطوار و كيفيت سركار او آگاه گرديده اند، مريد آن مورد فيوضات نشأه صهباى لاقيدى شده اند». همان ج 2 ص 198.

2- . ساكن قريه قورتان روى دشتين «بيشتر اوقات در زواياى مسجدى كه در قريه مذكور واقع است معتكف گشته، به عبادت حضرت ذوالجلال قيام داشت... مدام در اداء صلاة قائم، و اكثر ايام صائم بود، تا آن كه در سنه 1068 به رحمت جناب كبريا پيوست. مدفنش در همان قريه در قبرستان بلان در قرب جوار حضرت باب ابوالمعالى كه از اولياء الله شمرده شده». همان ص 200.

3- . نصرآبادى در شرح حال ميرزا اسماعيل، خلف سيد عبد الكريم و فرزند همشيره زاده علامى شيخ بهاء الدين، مى نويسد: «به خدمت علامى آقا حسين درسى شروع كرده، تحصيل اكثر علوم نموده، در اواحر شوق تصوّف به خاطرش راه يافته، دست ارادت به ذيل ميرزا ملك صوفى تويسركانى زده، مدتى در سلك مريدان او بود تا در سنه 1075 فوت شد». تذكره نصرآبادى ص 797.

4- . تذكره نصرآبادى ج 1 ص 583.





مولانا محمدتقى مجلسى از ديدگاه بزرگان


اشاره

1. علامه مولانا محمد باقر مجلسى در آغاز رساله الأوزان والمقادير مى نويسد:

«هداني قائد التوفيق إلى منهل التحقيق والتدقيق، أعني كتاب روضة المتقين من تصانيف الفاضل الكامل، العالم العامل، ملاذ الطالبين، و محيي آثار الأئمه الراشدين، الذي جمع صنوف الفضل والمعالي، ففاق بذلك الأفاضل والأعالي، الذي قلبه الملكوتي مشكاة أنوار العرفان السبحاني، وصدره القدّوسي مخزن أسرار السبع المثاني، منكروه معترفون في صمايم القلوب بفضله، والإنصاف ينادي علي شهادة علي سجاياه الملكية بلسان أهله لا يخفي علي أحد. وله الثروة في الفضل بين أهل زماننا، وما ارتفعت في رياض الفضل دوحة إلا وقد استفاض من سحايب فيضه حظّه الأوفي، كما لا يخفي علي أحد من أهل اصفهاننا؛ مجدّد مذهب أئمتنا الإثني عشر في هذه المائة الحادية عشر، وإن قالت الحسدة فيه: إن هذا إلا سحر يؤثر. والضحي والليل إذا سجي، قد حدث في دهرنا كلّ البدع، ولولاه لفشي. للأيتام كالوالد الشفيق، وللأرامل كالبعل العشيق،

أعني التقي النقي الرضي الزكي، المدقق الفهامة، الوالد العلامة، أدام الله علي رؤسنا ورؤس ساير أهل العلم ظلاله، وزين به كراسي العلم يروي حرامه وحلاله؛ فوجدت فيه ما أراني إلي ذلك فيه سبيلاً، وأوضح لي إلي الحق دليلاً».(1)

2. مير محمد صالح خاتون آبادى صاحب حدائق المقرّبين:

«مولانا محمد تقى مجلسى، قدّس الله روحه... در علم فقه و تفسير و حديث و رجال سرآمد اهل روزگار بود، و از جهت زهد و عبادت و تقوا و ورع و ترك دنيا، ثانى استاد خود مولانا عبد الله بوده، و در تمام مدّت عمر به رياضت و مجاهده نفس و تهذيب اخلاق و عبادت و ترويج احاديث و سعى در حوائج مؤمنان و هدايت خلق

ص: 334







1- رساله اوزان و مقادير علامه مجلسى، نسخه خطى كتابخانه ابن مسكويه، به خط حيدرعلى مجلسى.




مشغول بود، و به بركت او احاديث اهل بيت منتشر گرديد، و جمعى كثير و جمّى غفير از شيعيان به وسيله او هدايت يافتند و به مسائل دين عارف گرديدند، و گروه بسيار از جاهلان و گمراهان ثابت و مستقيم شدند».(1)

3. علامه محمد بن على اردبيلى صاحب جامع الرواة: «محمد تقي بن المقصود علي الملقّب بالمجلسي. وحيد عصره، فريد دهره. أمره في الجلالة والثقة والأمانة وعلوّ القدر وعظيم الشأن وسموّ الرتبة والتبحّر في العلوم أشهر من أن يذكر، وفوق ما يحوم حوله العبارة. أورع أهل زمانه وأزهدهم وأتقاهم وأعبدهم. بلغ فيضه ديناً و دنياً بأكثر أهل زمانه من العوام والخواصّ، و نشر أخبار الأئمة صلوات الله عليهم باصفهان».(2)

4. شيخ حرّ عاملى صاحب أمل الآمل: «مولانا الأجلّ محمدتقي ابن المجلسي. كان فاضلاً عالماً محققاً متبحراً زاهداً عابداً ثقة متكلماً فقيهاً. له كتب... وهو من المعاصرين».(3)

5. علامه آقا حسين خوانسارى در اجازه به «عالم فاضل كامل، جامع المعقول والمنقول امير ذوالفقار» از استاد خود مولانا محمد تقى چنين ياد كرده است: «شيخنا وسيدنا المولي العالم العامل الفاضل الكامل، زبدة برعة المحدثين، وعمدة مهرة المتتبعين لآثار سيّدالمرسلين، شيخ فضلاء الزمان ومربّي العلماءالأعيان، مولانا محمد تقي، لازال يسحب الله علي رؤس المؤمنين ذيل ردائه، ويمتّعهم الي يوم الدين بطول بقائه».(4)

ص: 335





1- . حدائق المقرّبين، نسخه خطى كتابخانه مرحوم سيد ضياءالدين علامه.

2- . جامع الرواة ج 2 ص 82.

3- . أمل الآمل ج 2 ص 252.

4- . بحار الانوار ج 107 ص 86.




تصویر





شرح حال مجلسى اول از حدائق المقرّبين خاتون آبادى، نسخه خطى

ص: 336





تصویر





شرح حال مجلسى اول از حدائق المقرّبين خاتون آبادى، نسخه خطى

ص: 337





6. علامه مير محمد اسماعيل خاتون آبادى

در اجازه به ملا محمد مى نويسد: «شيخنا المعظّم والأستاد المكرّم، وحيد زمانه وفريد أوانه، صدر الشريعة وبدر الطريقة والحقيقة، دوحة الزهد والتقوي وحومة الورع والزلفي، الزكي النقي محمد تقي المشهور بابن المجلسي تغمده الله بغفرانه، من هو أستادي وعليه في العلوم الدينية استنادي، رضي الله عنه».

7. عالم جليل مير محمد حسين خاتون آبادى صاحب مناقب الفضلاء:

«الفقيه النبيه العلاّمة، والفاضل الكامل الفهّامة، شيخ الفقهاء والمحدّثين، ورئيس الأتقياء والمتورّعين، مقتدي الأنام في زمانه، ومفتي مسائل الحلال والحرام في أوانه. زبدة العارفين، وقدوة السالكين، وجمال الزاهدين، ونور مصباح المجتهدين، وضياء المسترشدين، صاحب الكرامات الشريفة والمقامات المنيفة، الواصل إلي رحمة ربّه الغنيّ، المولي محمّد تقي المجلسي، روّح الله روحه القدسي».(1)

خاتون آبادى در اجازه به آقا محمد مهدى هرندى نيز مى نويسد:

«العلامة صاحب الكرامات والمقامات، ومحرز قصب السبق في مضامير السعادات، مظهر أسرار الكشف واليقين، وخادم أخبار الأئمة المعصومين صلوات الله عليهم أجمعين، الرضي المرضي، المولي محمد تقي المجلسي».(2)

8. علامه ميرزا محمد باقر خوانسارى صاحب روضات الجنّات:

«زبدة العلماءالمتقين، وأسوة العرفاء المرتقين... أفضل أهل عصره في فهم الحديث، وأحرصهم علي إحيائه، وأقدمهم إلي خدمته، وأعلمهم برجاله، وأعملهم بموجبه، وأعدلهم في الدين، وأقواهم في النفس، وأجلّهم في القدر، وأكملهم في التقوي، وأورعهم في الفتوي، وأعرفهم بالمراتب العاليه، وأوقفهم لدي الشبهات، وأجدّهم في الطاعات

ص: 338





1- . ميراث حديث شيعه ج 4 ص 471.

2- . اجازه خاتون آبادى به آقا محمد مهدى هرندى، نسخه خطى.




والقربات... وكان له كرامات زاكية، ومقامات عالية... ومناماته الصادقة الروحانية وإلهاماته السابقة الربانية أيضاً خارجة عن حدّ الإحصاء...

بيد أنّه رحمة الله تعالي عليه كان كثير الجمود علي الأخبار، منكراً لحجية ظواهر الكتاب، شديد الإنكار، حتي إنّه يقول في بعض كلماته: ولا أقلّ من الاحتياط في ترك العمل بها متي لم يتحقّق تفسيرها من الأخبار. وهو كما تري».(1)


مقامات معنوى


اشاره

«از شرح جامعه كبيره آن بزرگوار مستفاد مى شود كه سعادت ملازمت حضرت صاحب الامر عليه السلام به جهت آن مرجع انام، در يقظه و منام حاصل شده».(2)

مير محمد صالح خاتون آبادى مى نويسد: «عاليجناب غفران مآب، استادى مولانا محمد باقر مجلسى قدس الله روحه الشريف، از او كرامات بسيار، و امور عجيبه بى شمار، و خواب هاى غريب، و رؤياى صادقه مكرّر نقل مى فرمود. وبالجمله، احوال او غريب و عجيب بوده، و از جانب حق تعالى مؤيد و مسدّد بوده است».(3)

در اينجا به نقل برخى از حكايات موثق در اين زمينه مى پردازيم.



1. رؤياى صادقه و مأموريت از جانب اميرالمؤمنين عليه السلام

مير محمد صالح خاتون آبادى در حدائق المقربين مى نويسد:

«آن بزرگوار در بعضى از مؤلفات خود نقل فرموده كه: به سفر عتبات عاليات رفته بودم. چون به نجف اشرف رسيدم ايام زمستان بود. عزم نمودم كه زمستان را در آن مكان مقدّس بگذرانم، و مكارى را مرخص كردم و قصد اقامت نمودم.

ص: 339







1- . روضات الجنات ج 2 ص 118 119.

2- . مرآت الاحوال جهان نما ج 1 ص 61.

3- . حدائق المقربين، نسخه خطى كتابخانه مرحوم سيد ضياء الدين علامه.




شبى حضرت اميرالمؤمنين عليه السلام را خواب ديدم، و آن حضرت ملاطفات بسيار به من نمود، و فرمود كه: در اين جا توقف مكن، و روانه شو و به اصفهان برو، كه وجود تو در آنجا انفع است. چون من شوق بسيار به خدمت و زيارت آن امام ابرار داشتم، مكرّر مبالغه و استدعاى رخصت اقامت نمودم.

پس آن حضرت فرمود كه: در اين سال شاه عباس به رحمت الهى واصل مى شود، و شاه صفى جلوس مى كند، و فتنه ها رخ مى دهد.

بايد كه تو در اصفهان و متوجه هدايت خلق باشى.

و تو مى خواهى كه تن تنها به درگاه حق تعالى بيايى، و خدا چنين مقدّر فرموده كه به بركت تو هفتاد هزار كس به درگاه او بيايند. بايد كه البته مراجعت نمايى.

پس من بعد از اين واقعه روانه شدم و به اصفهان آمدم، و اين واقعه را به بعضى از مخصوصان خود نقل نمودم، و او به خدمت نوّاب رضوان مكان، كه در آن ايام در مدرسه صفويه توقّف داشت عرض نمود.

چون ايام قليلى گذشت خبر رسيد كه نوّاب خاقان گيتى ستان، در سفر مازندران به رحمت خداوند عالميان واصل شده، و و جلوس نواب رضوان مكان واقع شد».(1)


2. واقعه تشرّف خدمت اصحاب كساء و امام سجاد عليهم السلام

در آغاز شرح فارسى فقيه واقعه مشرّف شدن شارح أعلى الله مقامه خدمت حضرات خمسة النجباء و حضرت سيد السجاد، سلام الله عليهم اجمعين، كه به قلم مبارك خود در حشو كتاب نگاشته اند چنين آمده است:

ص: 340






1- . حدائق المقربين، نسخه خطى كتابخانه مرحوم سيد ضياء الدين علامه.




تصویر





واقعه تشرّف مولانا محمد تقى، لوامع چاپ سنگى

ص: 341





تصویر





واقعه تشرّف مولانا محمد تقى، لوامع چاپ سنگى

«بدان كه چون غرض از كتاب، اوّل رضاى الهى بود، و بسيار خائف بودم، و بسيارى از فضلا مبالغه مى نمودند، تا عاقبت حضرت سيد المرسلين را و حضرت

ص: 342





اميرالمؤمنين و سيده نساء أهل الجنة أجمعين و سيدَى شباب أهل الجنّة و سيدالساجدين سلام الله عليهم أجمعين را در واقعه طويلى ديدم، در حالتى كه بيمارى عظيمى روى داده بود و اطبّاء مأيوس شده بودند.

به بركت آن واقعه شفا يافتم و حضرت سيدالمرسلين صلى الله عليه وآله [در خواب] چند چيزى عطا فرمودند از طعام و ميوه بهشت. از آن جمله سه سيخ طلا كه كباب بود و هر لذتى كه تصوّر نكرده بودم در آن بود، و به هركس مى دادم چيزى كم نمى شد، و من به حضّار مجلس مى گفتم كه من مكرّر به شما نمى گفتم كه طعام بهشت صد هزار مزه دارد و هرچه مى خورند عوض آن به هم مى رسد؟!

و ميوه اى كرامت فرمودند شبيه به هندوانه، و از آن نيز مى خوردم، و صد هزار مزه داشت، و به ايشان مى گفتم و مى دادم و ايشان ملتذّ مى شدند...

و چون دأب بنده است كه در هرمرتبه كه در واقعه به خدمت يكى از حضرات معصومين، صلوات الله عليهم اجمعين، مى رسم مدّاحى ايشان به لسان حال مى كنم و ايشان تصديق مى فرمايند؛ در اين واقعه نيز عرض مى نمودم كه: توئى كه مظهر كمالات الهى، توئى كه مخزن اسرار الهى، و توئى كه مقصودى از خلق كونين!

و آن حضرت تصديق مى فرمودند.

بعد از آن عرض نمودم كه: يا رسول الله! اقرب طريق به جناب أقدس الهى كدام است؟ فرمودند كه: آن چه مى دانى.

عرض كردم كه: از كدام طريق بروم؟ فرمودند: به همين راهى كه مى روى.

و شفقت بسيارى از اين شش معصوم به بنده خودشان واقع شد.

و بعد از صحّت، شروع در روضة المتقين شد، و به اندك زمانى به اتمام رسيد.

و باز شروع در اين شرح [فارسى] شد، و تا غايت كه قريب يك سال است، با أشغال بسيار، قريب به صد هزار بيت نوشته شده، و شرح صحيفه كامله و تفسير مجمع البحرين نيز شروع شده است... و بر همه كس، إلا مَن شذّ، ظاهر است كه اين بنده،

ص: 343





عمر عزيز را صرف اين علم نمودم، و حال چنان شده است كه هركس سواد داشته باشد بر همه احاديث اطلاع تواند به هم رسانيد. و در واقعه ديده ام كه [اين دو شرح] عالمگير خواهد شد، كه در جميع بلاد و اهل ايمان منتشر شود... و من خود لا شىءام، و هر چه از من واقع شده است از فضل الهى است، والحمد لله ربّ العالمين».(1)


3. مكاشفه و صحّت زيارت جامعه

مولانا محمد تقى در آغاز شرح زيارت جامعه از لوامع مى نويسد:

«امّا سند اين شكسته چنين است كه: بيست و هشت سال قبل از اين،(2) به شرف زيارت حضرت امير المؤمنين صلوات الله عليه، مشرّف شدم، و به خاطر فاتر رسيد كه فى الجمله ربطى به هم رسد، تا زيارتى با ربط به آن حضرت توانم كرد.

مشغول رياضت شاقّه شدم، و اكثر ايام در مقام حضرت صاحب الأمر صلوات الله عليه مى بودم كه واقع است در خارج نجف اشرف. و بعد از ده روز تقريباً كشف حُجُب شد، و محبّتى مركّب به هم رسيد از محبّت حق سبحانه و تعالى و محبّت آن حضرت صلوات الله عليه. و شب ها پروانه وار بر دور روضه مقدّسه مى گشتم، و گاهى در رواق عمران مى بودم، و روزها در مقام حضرت صاحب الأمر، تا به مرتبه اى كه مى يافتم كه اگر در آنجا مى بودم، دو سه روزى بيشتر نبوده واصل مى شدم.(3)

و با خود قرار داده بودم كه در زمستان در نجف اشرف باشم، اگر بمانم.

و مكاشفات بسيار رو داده بود، تا آن كه شبى نشسته بودم در رواق عمران.

ص: 344






1- . لوامع صاحبقرانى ج 1 ص 4 5.

2- . حدود سال 1038 ق.

3- . در حاشيه نسخه خطى كتابخانه ابن مسكويه اين مطلب اضافه شده است: يعنى از حالت خود چنين مى يافتم كه اگر دو سه روز متصل در آستانه مقدسه مى ماندم فوت مى شدم از نهايت شوق؛ لهذا روزها به مقام حضرت صاحب الأمر صلوات الله عليه مى رفتم.




سنه اى(1) دست داد، و [ديدم كه] گويا بر در روضه مقدّسه عسكريين ام، و قبر آن حضرتين در نهايت ارتفاع و طول و عرض بود، و صندوق پوشى از مخمل سبز بر آن صندوق پوشانيده اند، و حضرت صاحب الامر صلوات الله عليه پشت بر صندوق داده اند، رو به درگاه. چون نظرم به حضرت افتاد، شروع نمودم در خواندن اين زيارت جامعه، و در حفظ داشتم، تا جميع را بر آن حضرت خواندم، و غرضم زيارت بود با مدّاحى حضرات. و چون تمام شد، حضرت فرمودند كه: «نعمت الزيارة» خوب زيارتى است. عرض نمودم و اشاره كردم به قبر، كه: زيارت جدّ شماست.

حضرت تقرير فرمودند، و فرمودند كه: داخل شو.

بنده داخل شدم و ميل به دست راست كرده، ايستادم.

فرمودند كه: پيش آ. عرض نمودم كه: يا ابن رسول الله! مى ترسم كه مبادا از من ترك ادبى واقع شود و كافر شوم.

فرمودند كه: كافر نمى شوى، پيش آ. دو قدمى پيش رفتم و ايستادم.

باز فرمودند كه: پيش آ. و جلالت حضرت مانع بود، و اطاعت واجب، و در اضطراب بودم. حضرت فرمودند كه: مترس و پيش آى.

تا نزديك رفتم، فرمودند: بنشين. نشستم به دو زانو، با ارتعاش و اضطراب تمام.

و توجّهات بسيار فرمودند. و آن سنه برطرف شد، و آن عشق حضرت اميرالمؤمنين منقلب شد به عشق حضرت صاحب الامر صلوات الله عليهما.

و قبل از اين واقعه، مفارقت را ممتنع مى دانستم.

و روزش يا روز بعد از آن، متوجّه زيارت عسكريين صلوات الله عليهما شدم.

و در آن رفتن و يك شب در روضه مقدّسه ماندن، فتوحات عظيمه دست داد، و هرچه در آن واقعه [و مكاشفه] ديده بودم همه [در خارج] واقع شد.

ص: 345





1- . سنه به معنى خواب سبك و در اينجا مراد مكاشفه است.




و اين بنده شك ندارم در آن كه اين زيارت از آن حضرت است...

و دأب اين بنده اين بود كه هر روز آن زيارت را مى خواندم، و مراد من زيارت همه [ائمه] بود. يك معصوم را به ترتيب مخاطب مى ساختم و بقيه را به تبعيت او زيارت مى كردم. و در واقعه طويله ديگر، حضرت امام رضا صلوات الله عليه تقرير اين معنى [و روش] را با تحسين فرمودند».


4. دريافت صحيفه سجاديه از حضرت صاحب الأمر عليه السلام

يكى از توفيقات بزرگ مولانا محمد تقى ترويج زبور آل محمد صلوات الله عليهم صحيفه سجاديه است. مولانا مجلسى در اجازه به ملا محمد مقيم مى نويسد:

«ولأحوج المربوبين محمد تقي إجازة أعلي وأجلّ، مناولةً عن صاحب الزمان وخليفة الرحمان، الحجة بن الحسن، عجّل الله تعالي فرجه، في الرؤيا الطويلة التي ظهرت صحّتها بوجوه شتّي، منها اشتهار الصحيفة بعد الخمول علي يدي».(1)

وى پس از گزارش مفصّل رؤياى صادقه خود كه در آن صحيفه را از دست مبارك حضرت بقية الله أرواحنا فداه دريافت كرده مى نويسد: «وبعد أن فرغت من المقابلة شرع الناس في المقابلة عندي، وببركة إعطاء الحجة عليه السلام صارت الصحيفة الكاملة في جميع البلاد كالشمس طالعة في كلّ بيت، وسيّما في إصبهان، فإنّ أكثر الناس لهم الصحيفة المتعدّدة، وصار أكثرهم صلحاء وأهل الدعاء، وكثير منهم مستجابوا الدعوة. وهذه الآثار معجزة للصاحب عليه السلام، والذي أعطاني الله من العلوم بسبب الصحيفة لا أحصيها، وذلك من فضل الله علينا وعلي الناس والحمد لله رب العالمين».(2)

در روضة المتقين ضمن احوال متوكّل بن عمير، گزارش رؤياى مزبور ذكر شده كه

ص: 346






1- . الاجازات لجمع من الأعلام ص 45.

2- . روضة المتقين ج 14 ص 422.




ترجمه آن بدين قرار است: من در اوايل بلوغ طالب بودم مرضات خداوندى را، و ساعى بودم در طلب رضاى او، و مرا از ذكر جنابش قرارى نبود. تا آن كه ديدم در ميان بيدارى و خواب، كه صاحب الزمان صلوات الله عليه ايستاده در مسجد جامع قديم كه در اصفهان است، قريب به در طنابى است كه الآن مَدرس من است.

پس سلام كردم بر آن جناب، و قصد كردم كه پاى مباركش را ببوسم.

پس نگذاشت مرا، و گرفت مرا. پس بوسيدم دست مباركش را و پرسيدم از آن جناب مسائلى كه مشكل شده بود بر من، كه يكى از آنها اين بود كه من وسوسه داشتم در نماز خود، و مى گفتم كه آنها نيست به نحوى كه از من خواسته اند، و من مشغول بودم به قضا، و ميسّر نبود براى من نماز شب، و سؤال كردم از شيخ خود شيخ بهائى عليه الرحمة از حكم آن، پس گفت: به جاى آر يك نماز ظهر و عصر و مغرب به قصد نماز شب، و من چنين مى كردم.

پس سؤال كردم از حجّت عليه السلام كه من نماز شب بكنم؟

فرمود: نماز شب بكن، و به جاى نيار مانند آن نماز مصنوعى كه مى كردى.

و غير اينها از مسائلى كه در خاطرم نماند [پرسيدم].

آن گاه گفتم: اى مولاى من! ميسّر نمى شود براى من كه برسم به خدمت تو در هر وقتى، پس عطا كن به من كتابى كه هميشه عمل كنم بر آن.

پس فرمود كه: من عطا كردم به جهت تو كتابى به مولى محمد تاج.

و من در خواب او را مى شناختم. پس فرمود: برو و بگير آن كتاب را از او.

پس بيرون رفتم از در مسجدى كه مقابل روى آن جناب بود به سمت دار بطيخ كه محله اى است در اصفهان. پس چون رسيدم به آن شخص و مرا ديد، گفت: تو را صاحب الامر فرستاده نزد من؟ گفتم: آرى. پس بيرون آورد از بغل خود كتاب كهنه اى را. چون باز كردم آن را و ظاهر شد براى من كه آن كتاب دعا است، پس بوسيدم آن را، و بر چشم خود گذاشتم، و برگشتم از نزد او، و متوجه شدم به سوى صاحب

ص: 347





الأمر عليه السلام، كه بيدار شدم و آن كتاب با من نبود.

پس شروع كردم در تضرّع و گريه و ناله به جهت فوت آن كتاب، تا طلوع فجر.

پس چون فارغ شدم از نماز و تعقيب، و در دلم چنين افتاده بود كه مولانا محمد همان شيخ بهائى است، و ناميدن حضرت او را به تاج، به جهت اشتهار اوست در ميان علماء. پس چون رفتم به مدرس او كه در جوار مسجد جامع بود، ديدم او را كه مشغول است به مقابله صحيفه كامله و خواننده، سيد صالح امير ذو الفقار گلپايگانى [بود]. پس ساعتى نشستم تا فارغ شد از آن كار. و ظاهر آن بود كه كلام ايشان در سند صحيفه بود، لكن به جهت غمى كه بر من مستولى بود نفهميدم سخن او و سخن ايشان را. و من گريه مى كردم.

پس رفتم نزد شيخ و خواب خود را به او گفتم. و گريه مى كردم به جهت فوات كتاب. پس شيخ گفت: بشارت باد تو را به علوم الهيه و معارف يقينيه و تمام آن چه هميشه مى خواستى... پس قلبم ساكن نشد و بيرون رفتم با گريه و تفكر.

تا آن كه در دلم افتاد كه بروم به آن سمتى كه در خواب به آن جا رفتم. پس چون رسيدم به محله داربطّيخ، پس ديدم مرد صالحى را كه اسمش آقا حسن بود و ملقّب به تاج. پس چون رسيدم به او و سلام كردم بر او، گفت: يا فلان! كتب وقفيه اى نزد من است كه هر طلبه اى كه از آن مى گيرد عمل نمى كند به شروط وقف، و تو عمل مى كنى به آن. بيا و نظر كن به اين كتب، و هرچه را كه محتاجى به آن بگير.

پس با او رفتم در كتابخانه او. پس اوّل كتابى كه به من داد كتابى بود كه در خواب ديده بودم. پس شروع كردم در گريه و ناله، و گفتم: مرا كفايت مى كند.

و در خاطر ندارم كه خواب را براى او گفتم يا نه. و آمدم در نزد شيخ، و شروع كردم در مقابله با نسخه او كه جدّ پدر او نوشته بود از نسخه شهيد رحمه الله، و شهيد رحمه الله نسخه خود را نوشته بود از نسخه عميد الرؤساء و ابن سكون، و مقابله كرده بود با نسخه ابن ادريس، بدون واسطه يا به يك واسطه. و نسخه اى كه حضرت

ص: 348





صاحب الأمر عليه السلام به من عطا فرمود از خطّ شهيد رحمه الله نوشته شده بود، و نهايت موافقت داشت با آن نسخه، حتى در نسخه ها كه در حاشيه آن نوشته شده بود.

و بعد از آن كه فارغ شدم از مقابله، شروع كردند مردم در مقابله نزد من.

و به بركت عطاى حجت عليه السلام گرديد صحيفه كامله در بلاد مانند آفتاب طالع در هر خانه اى، و سيما در اصفهان؛ زيرا كه براى اكثر مردم صحيفه هاى متعدّده است، و اكثر ايشان صلحاء و اهل دعا شدند، و بسيارى از ايشان مستجاب الدعوة.

و اين آثار معجزه اى است از حضرت صاحب عليه السلام. و آن چه خداوند عطا فرمود به من از بركت صحيفه، احصاى آن را نمى توانم بكنم.

مولانا محمد تقى در آغاز شرح صحيفه خود نيز مى نويسد:

«ولمّا كنتُ في عنفوان الشباب طالباً للقرب من الله تبارك وتعالي بالرياضات العظيمة والمجاهدات الشاقة، هداني الله تبارك وتعالي إليها بوعده الذي لا خلف له... بأن تشرّفت في الرؤيا الصادقة بخدمة خاتم الأوصياء ونور الأولياء، ثاني عشر خلفاء الله، المهدي، صلوات الله عليه، وسألتُ منه مسائل قد اشكلت علي، فأجابها.

ثمّ سألت منه كتاباً أعمل به؛ فأشار إلي أن أذهب إلي رجل من امنائه، وقال: إني أودعته إياها لك. فلمّا ذهبت إليه وأخذت منه وفتحته كان الصحيفة الكاملة، ولم تكن في هذه البلاد إلا نادرة، والحمد لله رب العالمين علي أنّه انتشرت هذه العطية العظمي في العالمين، وانتفع بها الخلائق في الآفاق أجمعين.

واشتغلتُ بعد الرؤيا بقرائتها وتلاوتها والتضرّع والبكاء في آناء الليل وأطراف النهار، وأردتُ أن أشرحها بالفارسية لانتفاع العوام، وكتبت مقدمة في فضل الدعاء وآدابه وشروطه، وذكرت فيها الأخبار عن سيد الأبرار والأئمة الأطهار إلي أن فرغت منها.

ثمّ اشير إلي في الرؤيا إلي هداية الخلائق ونشر العلوم الدينية من أحاديث الأئمة المرضية، والحمد لله رب العالمين علي أن انتشر الأخبار في جميع الأقطار.

ثمّ اشير إلي من حضرة سيد المرسلين أن أشرح أحاديث أهل البيت، فالحمد لله علي

ص: 349





إتمامه، فإنه صار وافياً كافياً شاملاً لجميع العلوم الدينية.

ثمّ اشير إلي في السعي إلي كما كنتُ أردتُه سابقاً وتأخّر للعوائق الكثيرة؛ فالمرجوّ منه تعالي أن يوفّقني للسداد، وأن يسهل وصولي إلي المراد، بمحمد وآله الأشهاد الأمجاد، صلوات الله عليهم إلي يوم التناد».(1)

مولانا محمد تقى در اجازه مبسوط خود به فرزندش علامه مجلسى مى نويسد:

«ولي طريق أعلي من هذه الطرق، أخذتها عن مولانا ومولي الثقلين، صاحب الزمان وخليفة الرحمان، صلوات الله وسلامه عليه. فإنّي كنت في عنفوان الشباب طالباً أقرب الطرق إلي الله تبارك وتعالي بالرياضات والمجاهدات، فرأيت في الرؤيا بين النوم واليقظة مولانا صلوات الله عليه، وسألت عنه مسائل اشكلت عليّ.

وبعده سألت عنه كتاباً أعمل عليه، فأعطاني الصحيفة الكاملة. وانكشف عليّ منها علوماً كثيرة، وشاعت في الآفاق، حتي إنّه لا يوجد في بلادنا دار لا تكون فيها متعدّدة.

وكذلك في النجف الأشرف قرأت الزيارة الجامعة الكبيرة علي الحجّة صلوات الله عليه، فقال: نعمت الزيارة. فقلت: روحي فداك! هذه زيارة جدّك.

فقرّرني، ولاطفني بملاطفات كثيرة، ووقع جميع ما بشّرني في تلك الرؤيا».(2)


5. مكاشفه و كشف حقايق قرآن كريم

مولانا محمد تقى در آغاز لوامع قدسيه مى نويسد:

«با آن كه زياده از صد هزار تفسير نوشته اند، و هر كدام به قدر قابليت خود از آن حقايق يافته اند، صد هزار يك آن را نيافته اند.

و آن چه بر اين حقير واقع شد اين بود كه در اوايل طلب علوم، مشغول كتب

ص: 350






1- . شرح الصحيفة السجادية ص 34 35.

2- . الذكرى الالفيه للشيخ الطوسى ج 3 ص 129 130.




تفسير بودم، و مجمع البيان و كشّاف و تفسير قاضى، با بسيارى از تفاسير در نظر بود و مطالعه مى كردم، با رياضات شاقّه، و مى خواستم كه از حقايق قرانى بهره بيابم.

در آن اثناء شبى سنه اى دست داد، حضرت سيد المرسلين را در واقعه ديدم كه نشسته است تنها، و بنده در خدمت اويم، به خاطر رسيد كه خوب تفكّر نما در كمالات آن حضرت. هر چند ملاحظه بيشتر مى نمودم، انوار آن حضرت در ترقّى بود، به مرتبه اى كه عالم را فرو گرفت، و من از دهشت آن واقعه بيدار شدم.

به خاطر رسيد كه چون در اخبار وارد شده است كه: «كان خلقه القرآن» بايد تفكر در معانى قرآن كنم. شروع نمودم در تدبّر آيه اى كه به آن رسيده بودم.

شروع شد در كشف حقايق آن آيه، و هر چند تفكر مى نمودم بيشتر ظاهر مى شد، تا آن كه علوم لا تحصى و لا تعدّ به يك بار ريخت، كه اگر مدّت عمر، شرح شمه اى از آن كنم نتوانم. و همچنين هر آيه را كه ملاحظه مى نمودم فايض مى شد علوم بسيار، و به عزّت حق سبحانه وتعالى قسم كه اغراق نكرده ام».(1)


6. مكاشفه و پوشيدن لباس نورانى

همچنين در اجازه مبسوط مولانا محمد تقى به فرزندش علامه مجلسى آمده است:

«وكذلك [أروي] جميع أخبار أهل البيت باسناد أقرب؛ فإنّي رأيت في أحيان المجاهدات في الطيف أنّه جاء شخص نوراني، وكان معه ثوب نوراني، مكتوب عليه بالخطّ الأخضر جميع أحاديث أهل البيت، وكان الجلالة مكتوبة بماء الذهب، فأراد أن يلبسني. قلت: إنّي أريد الثوب الذي يكون كلّه مكتوباً عليه الجلالة، ولا ألبس هذا الثوب. فقال: علي العبد أن يسمع كلام مولاه؛ ألبسه، والثوب الذي تريده قطع لك، وما خيط بعد. فأرانيه، وكان كما أردت، كان مكتوباً عليه كلّه الجلالة بماء الذهب.

ص: 351






1- لوامع صاحبقرانى ج 1 ص 122 123.




فلمّا لبسته انفتح عليّ معاني الاخبار ومشكلاته، ووفّقني الله لترويج الأحاديث بعد ما كانت متروكة، والحمد لله علي هذه النعماء».(1)


مولانا محمد تقى مجلسى و عرفان

مولانا محمد تقى عارفى سالك و آگاه به كلمات عرفا و تأويل آن بود.

وى از محضر شيخ بهائى عرفان و روش سلوك آموخته بود، و در اثر پيروى از مكتب اهل بيت و مجاهده با نفس، به مقامات بلندى دست يافته بود، و مكاشفاتى براى او روى مى داد كه خود برخى از آن ها را گزارش كرده است.

وى در روضة المتقين به رابطه معنوى خود با شيخ بهائى اشاره نموده و مى نويسد: «وكان أكثر صحبتي مع الشيخ في التصوّف وكان مائلاً إليه».(2)

ص: 352






1- . الذكرى الالفيه للشيخ الطوسى ج 3 ص 129 130.

2- . گفتنى است كه سيد قطب الدين نيريزى عارف بزرگ ذهبى، شيخ بهائى و فيض كاشانى را از ارادت كيشان شيخ مؤمن مشهدى دانسته است. وى مى نويسد: «ومنهم أستاذ أستاذي المولى شاه محمد الدارابي المذكور، أعني: الشيخ العزيز الجليل والفاضل الحبر النبيل، الفائز بالمعارف الإلهية والعلوم القدسية الربانية، العالم العارف الولي، الشيخ بهاء الدين محمد العاملي... وقد دخل في سلسلة الفقراء الإلهيين، وإرادته منسوبة إلى الشيخ العارف الجليل، قدوة أهل الزهد والفقر المحمدي (ص) الشيخ مؤمن المشهدي، وهو من أكابر مريدي الشيخ محمد العارف قدّس سرّه». ميزان الصواب ج 3 ص 1212. نيريزى در شرح حال فيض نيز مى نويسد: «ومنهم: جامع العلوم والفضائل، المولى العارف العالم الفاضل، بل حقيقة العقل الكامل الإنساني، المولى محسن الكاشاني... ولقد انتسبت إرادته أيضاً مثل الشيخ البهائي محمد العاملي إلى شيخ مؤمن المشهدي قدّس الله أرواحهم، وهو من أكابر مريدي الشيخ محمد العارف قدّس سرّه، وبه يتّصل شيخ إرشادي ومن إليه في سلوك طريقة الفقراء استنادي الشيخ علي نقي... وهو مريد الشيخ الأجلّ الشيخ نجيب الدين رضا التبريزي، وهو كان خليفة الشيخ محمد علي المؤذّن لعلي بن موسى الرضا عليه الصلاة والسلام، وهو مريد الشيخ حاتم الزراوندي، وهو مريد الشيخ محمد العارف المدفون في المشهد المقدّس، ومنه ينتهي سلسلة الفقراء الذهبية الكبروية الرضوية... إلى جناب الإمام الثامن علي بن موسى الرضا عليه الصلاة والسلام». همان، ج 3 ص 1222.




علامه ملا محمد باقر مجلسى در رساله جواب مسائل ملا خليل مى نويسد:

«وايضاً بسيارى از علماى دين نيز اين طريق مرضيه صوفيه حق داشته اند، و اطوار و اخلاق ايشان مباين طايفه صوفيه اهل سنت بود؛ مانند شيخ بهاء الدين محمد عاملى رضوان الله عليه كه كتب او مشحون است به تحقيقات صوفيه، و والد مرحوم حقير از جناب شيخ بهاء الدين عليه الرحمة تعليم ذكر و فكر گرفته بودند، و هرسال يك اربعين مى گرفتند؛ و جمع كثير از تابعان شريعت مقدّسه را موافق قانون شرع به رياضت وامى داشت، و فقير مكرّر اربعينات به سرآوردم...

وبايد دانست كه آنها كه تصوّف را عموماً نفى مى كنند از بى بصيرتى ايشان است، كه فرق نكرده اند ميان صوفيه شيعه و صوفيه اهل سنت؛ چون اطوار و عقايد ناشايست از آن ها ديده و شنيده اند گمان مى كنند كه همه صوفيه چنين اند، و غافل شده اند از آن كه طريقه شيعيان خاصّ اهل بيت هميشه رياضت و مجاهده و ذكر خدا و ترك دنيا و انزواى از اشرار خلق بوده، و طريق صوفيه حقّه طريق ايشان است».(1)

علامه مجلسى در آخر رساله اعتقادات خود نيز مى نويسد:

«وإياك أن تظنّ بالوالد العلامة نوّر الله ضريحه أنه كان من الصوفية ويعتقد مسالكهم ومذاهبهم، حاشاه عن ذلك! وكيف يكون كذلك، وهو كان آنس أهل زمانه بأخبار أهل البيت عليهم السلام، وأعلمهم وأعملهم بها، بل كان سالك مسالك الزهد والورع.

وكان في بدو أمره يتسمّي باسم التصوّف؛ ليرغّب إليه هذه الطائفة، ولا يستوحشوا منه، فيردعهم عن تلك الأقاويل الفاسدة، والأعمال المبتدعة.

وقد هدي كثيراً منهم إلي الحق بهذه المجادلة الحسنة. ولمّا رآي في آخر عمره أنّ تلك المصلحة قد ضاعت، ورفعت أعلام الضلال والطغيان، وغلبت أحزاب الشيطان، وعلم أنهم أعداء الله صريحاً، تبرّء منهم، وكان يكفّرهم في عقائدهم الباطلة، وأنا أعرف

ص: 353





1- . صفويه در عرصه دين، فرهنگ و سياست ج 2 ص 598.




بطريقته، وعندي خطوطه في ذلك».

طريقه مولانا محمد تقى مجلسى و دفاع ايشان از عرفان در برابر انتقادات اهل ظاهر، باعث دشمنى برخى از آنان با ايشان گرديد.

سيد محمد ميرلوحى، از محدّثين بزرگ اصفهان، و ملا محمد طاهر قمى شيخ الاسلام قم، از مخالفان جدّى اين عارف بزرگ بودند.

وى در كتاب كفاية المهتدى خود به شدّت به ايشان تاخته و او را مورد هتاكى قرار داده است. شدّت خصومت اين محدّث عصر صفوى با مجلسيين به حدّى است كه برخى از علماى بزرگ همچون صاحب روضات حتى حفظ و نگهدارى كتاب نامبرده را جايز نمى دانسته و نسخه اى از آن را كه در اختيار داشته اند از بين برده اند.(1) امّا بزرگان اهل معرفت با ارج نهادن به مقام علمى و معنوى مولانا محمد تقى مجلسى از مشى و مرام او دفاع كرده و آن را طريق صحيح سير و سلوك دانسته اند.


دفاع محدّث نورى از طريقه مولانا مجلسى

فقيه محدّث عارف حاج ميرزا حسين نورى صاحب مستدرك مى نويسد:

«واعلم أنّه قد ظهر من مطاوي الحكايات السابقة، وجه ما اشتهر من ميله إلي التصوف، حتي أنّ معاصره مير محمد لوحي الملقّب بالمطهّر قد أكثر في أربعينه من الطعن عليه وعلي ولده الأجلّ، ونسبتهما إليه وإلي غيره ممّا لا يليق بهما.

وكذا [ظهر] صحة ما صرّح به ولده العلامة وغيره من برائة ساحته عن ذلك؛ فإنّ المنفيّ عنه: عقائدهم الباطلة، وآرائهم الكاسدة التي لا يتوهّم ميله إليها.

وإنّما كان له همّة علية وعزيمة قويمة، في تهذيب النفس وتخليتها عن الرذايل والملكات الردية، وهذا أمر مطلوب محبوب، قد أكثر في الكتاب والسنة من الأمر به، بل

ص: 354






1- . به نقل از مرحوم آية الله علامه سيد محمدعلى روضاتى.




لا شئ بعد المعارف ألزم وأهمّ منه؛ إذ لا ينتفع بشئ من العلوم الشرعية بدونه.

ويشارك الصوفية أهل الشرع في هذا الغرض الأهم وطلبه، وفي بعض طرق تحصيله، وإنما يفترقان في ساير طرق الوصول إليه.

وممّا يشتركان فيه المواظبة علي عمل مخصوص أربعين يوماً. وقد ذكرنا في حواشي كتابنا المسمّي بكلمه طيبه أربعين خبراً يستظهر منها أنّ في المواظبة علي شئ حسن أو قبيح أربعين يوماً تأثيراً في الانتقال من حال إلي حال، وصفة إلي صفة، حسنة كانت أو قبيحة. وقد صرّح العلامة المجلسي رحمه الله في أجوبة المسائل الهندية أنّه كان يواظب عليه في أغلب السنين، وكذا والده المعظم.

نعم تهذيبه بالطرق الغير الشرعية والأعمال المبتدعة والأوراد المحترمة من خصايص هذه الفرقة المبتدعة، وإليه يشير ما في الدروس في بحث المكاسب بقوله: «ويحرم الكهانة - إلي قوله - وتصفية النفس».

والمولي المزبور كان في أوائل سيره وسلوكه يميل إلي بعض طرقهم، لكثرة شوقه إليه، كما يظهر من رسالته السير والسلوك، وبعض الأشعار التي رأيتها بخطه في بعض المجاميع، ولكن صار ببركة خدمة أخبار الأئمة الطاهرين عليهم السلام، وهمّته في نشرها وتصحيحها ومقابلتها حتي بلغ أمره في ذلك أن نقش علي فصّ علامته البلوغ بالسماع أو القرائة، كان يختم به الموضع الذي ينتهي إليه العرض في يومه، مجانباً لها، معرضاً عنها، واصلاً إلي مقام سني لا يصل إليه إلا الأوحدي من العلماء».(1)


دفاع علامه بيدآبادى از طريقه مولانا مجلسى

فقيه محدّث علامه ميرزا يحيى بن محمد شفيع بيدآبادى اصفهانى(2) در پايان كتاب

ص: 355






1- . بحار الانوار ج 102 (الفيض القدسى في ترجمة العلامة المجلسى) ص 117 118.

2- علامه بيدآبادى از رجال گمنام اصفهان در قرن سيزدهم هجرى است. وى كه جامع مقامات علمى و معنوى، و به تعبير حاج شيخ آقا بزرگ طهرانى: مجموعه اى از كمالات بوده، از همدرسان حاج ميرزا حسين نورى صاحب مستدرك بوده و انس و علاقه خاصى با او داشته است. او بعد از فراغ از سطوح فقهيه نزد آقا مير سيد محمّد شهشهانى، در مجلس درس خارج آقا مير سيد حسن مدرّس تلمّذ نموده، سپس در حدود 20 سالگى، قبل از تأهّل، عازم عتبات شده، و علم اصول را نزد حجة الإسلام ايروانى تكميل نموده، و بيش از ده مجلّد تقريرات درس اصول آن مرحوم را مرقوم داشته است. علم فقه و حديث را نيز در خدمت آخوند ملا لطف الله مازندرانى تلمّذ نموده و قريب پنج سال از اواخر عمر مرحوم شيخ انصارى به درس آن مرحوم حاضر شده و پس از ده سال به امر والدش مراجعت به اصفهان نموده و متأهّل شده، و پس از شش ماه مجدداً به نجف اشرف مراجعت، و پنج سال ديگر توقّف كرده تا بالاخره از آقاى ايروانى وآقاى مازندرانى مجاز شده و به وطن مراجعت نموده، و اوّل كسى كه در اصفهان فرائد الأصول شيخ انصارى را تدريس كرده جناب ايشان بوده است. مهم ترين تأليف او، كتاب روح الإسلام والإيمان در فضيلت عترت بر قرآن و ردّ بر جناب آخوند ملا اسماعيل خواجويى است، و نيز كتابى در خراج و مقاسمه و طريق اثبات مشروعيت ماليات، و رساله عربى در تفسير «لاحول ولا قوة إلا بالله»، و تحقيق مسأله جبر و تفويض. فوت آن مرحوم شب جمعه، دوم جمادى الاولى 1325 واقع شده و مقبره آن مرحوم در تخت فولاد، در تكيه خادم الشريعة است. رجال و مشاهير اصفهان از مير سيد على جناب.




ارجمند خود موسوم به روح الإسلام والإيمان (نسخه خطى) مى نويسد:

«وقد يرمي هذا العالم الكامل الخبير البصير، أعلم المتأخرين بطريقة الائمة المعصومين، وآنسهم بسيرتهم، وأكثرهم علماً وعملاً بظواهرهم وأسرارهم، إلي التصوف والصوفية. ونزّهه ابنه الجليل في بعضي رسائله، فقال:

وايّاك أن تظنّ بالوالد العلامة أنّه كان من الصوفية، واعتذر عن اظهاره أنّه منهم ومعاشرته واختلاطه معهم بإرادة ردعهم عن طريقتهم واهتدائهم إلي الحقّ.

وأقول: ممّن نسبه إليهم وذمّه وطعن عليه الشيخ أحمد الأحسائي في كتابه شرح الزيارة لصدور كلمة العشق من قلمه الشريف. وقد نقلنا كلامه في هذه الرسالة وأشرنا إلي ما فيه، وإن لم نكن من فرسانه.

وأمّا ما نزّهه عنه ابنه العلامة قدّس سرّه فإنما هو لمصلحة اقتضاها، ولعلّها انتشار

ص: 356





المفاسد الكثيرة من المنتحلين بهذه الطائفة، مثل ترك العبادات وشرب الدخان ونحو ذلك، وإلا فأقول: هل الصوفي من قبيل السنّي والعاميّ الذي يكون كلّ مَن ينتمي بهذا الإسم باطلاً مخالفاً للحقّ؛ لأنّه قائل بخلافة أبي بكر وعمر بعد النبي، فهو باطل، وإن كان في سائر اصوله وفروعه علي الحقّ والسداد. أم من قبيل النحوي والصرفي والأصولي والمتكلّم الذين لا يستلزم الباطل والخلاف علي الحق؟ فمن كان من الأصوليين علي الباطل كالحاجبي والعضدي فهو باطل، ومن كان علي الحق منهم كالمحقق البهبهاني فهو حقّ. وكذلك النحوي، كابن مالك، وشيخنا الرضي.

فإن ادّعي المدعي أنّه من قبيل الأول، فهو جزاف واعتساف، ونطالبه بدليله من اللغة أو العرف أو الشرع. ولا ريب في عدم الحقيقة الشرعية ولا المتشرّعية فيه؛

كما لاريب في أنّ الأخبار الواردة في ذمّهم والطعن واللعن عليهم إنّما هو إشارة إلي جماعة انتحلوا الإسلام والتصوّف - أي لبس الصوف في الشتاء والصيف - لأن يرغبوا الناس عن أئمه الدين بإظهار الزهد عن الدنيا، كما انخدع أكثر الناس من هذه السيرة من الخليفتين، وتركوا علي بن ابي طالب أميرالمومنين عليه السلام. وإنّما أخذ الناس هذه الخدعة منهما.

فبهذه الخدعة أرادوا صرف الناس عن إمام المسلمين محمد الباقر وجعفر الصادق عليه السلام، مثل أبي هاشم و سفيان الثوري ومَن ضاهاهما؛

وإلا فالصوفي بمعني الزاهد عن الدنيا وزخارفها والورع والتقوي عن محارم الله والمواظبة بذكر اللسان والقلب والتخلية عن رذائل النفس والتحلية بالأخلاق المحمودة، مع المواظبه علي العبادات الواجبة والمستحبة، ممّا قام البرهان العقلي والضرورة الشرعية علي حسنه، بل الغرض والمقصود الأصلي من الخلق والدين ذلك.

فلو قال قائل: إنّ معرفة الله وصفاته العلياء تحصل بالخلوة والاعتزال عن الناس في اربعينات، مع المواظبة علي الفرائض والنوافل في أفضل أوقاتها، مع الاقتصار في الأكل والنوم علي أقلّ ما يقوم به، مع الحلية والطهارة الواقعية، والمواظبة علي الذكر اللساني

ص: 357





ومراقبته ولو بتكرار ذكر خاصّ جرّبوه.

فهل يمكن أن يقال: إنّ هذا مذموم؟ فضلاً عن كونه بدعة وحراماً. مع أنّ الأدلة العقلية والنقلية قامت علي حسنها ومدحها، بل علي وجوبها في الجملة.

والتقيّ النقيّ المجلسي هذا قد صرّح بذلك كلّه في أواخر كتابه «روضة المتقين» وأصرّ كلّ الإصرار بأنّ هذا واجب علي كلّ مكلّف لمعرفة الله تعالي، وأنّ الطريق المصون عن الشيطان منحصر فيه. قال: ولهذا قد اهتدينا آلاف من الناس إلي الطريق الظاهر في مدّة أربعين سنة، ولم نقدر علي قليل منهم إلي هذه الطريقة!

وقد صرّح بالخلوة والذكر وترك اللذات، بل الحيواني وأراد به الآخر في المجلد الآخر من كتابه في شرح قوله عليه السلام: «من أخلص لله أربعين صباحاً بصّره الله دائه ودوائه وأجري ينابيع الحكمة علي لسانه وقلبه» قريب من هذا اللفظ، حتي قال:

إنّ أكثر ذكري كان بلفظ الجلالة، والمعروف ذكر «يا حيّ يا قيوم».

وقال: تري الناس يصرفون أكثر أموالهم وأعمارهم بقول مَن يدّعي الإكسير، وأنا أدعوهم إلي ما دعاهم به كتاب الله وسنة رسول الله وأخبار خلفائه، ولم يقبلوا.

إلي غير ذلك من كلماته في شرح هذا المطلب.

والحاصل أنّه لو قيل: «فلان صوفي» لا دلالة في نفس هذ الكلام علي ذمّه، ولا علي انحرافه عن الحقّ في شيء من الاصول والفروع، لا لغة ولا عرفاً ولا شرعاً، وفي الحكم بشيء لابدّ أولاً من تشخيص الموضوع ثمّ الحكم عليه.

فحينئذ أقول: ما المراد من الصوفي؟

إن أردت منه مَن يكون مثل سفيان الثوري، فأقول: إنّه لبس الصوف وأظهر الزهد في الدنيا لصرف الناس عن الحق وإمام الزمان، فلا ريب أنّه لا يتحقّق في مثل زماننا.

ولو فرضت مَن كان كذلك لصرف الناس عن الحقّ وعن ظاهر الشريعة المطهرة ويدعو الناس إلي نفسه وإلي الإعراض عن العلماء وظاهر الشريعة المطهرة، فالحكم فيه نظير الحكم في سفيان الثوري، ويجب الإعراض عنه وتركه وهجره، فإنّه مخالف للحقّ

ص: 358





قطعاً. وإن أردت منه الجماعة القلندرية لا يبالون بترك الواجبات وارتكاب المنهيّات، مثل ترك العبادات والصلوات وأخذ الأمارد بدلاً من الأهل في الشريعة، وشرب المسكرات والدخان المسكر، فهو أيضاً باطل خبيث ملعون. وهذا لا يكون من الصوفية، وإن انتحله بلبس لباسهم وتصوّره بصورتهم، من السكوت وهجر المجالس ونحو ذلك.

وإن أردت مَن اعتزل مجالس الناس لأنّ تفكّههم بالغيبة والكذب وذكر سيئات العلماء - أعني ما زعموه سيئة بوهمهم - وكان مواظباً في الخلوات لأداءالعبادات في أوقاتها ونوافلها، ومراقباً لنفسه من الخطرات، ومداومة الذكر لساناً وقلباً، ومجتنباً عن الشبهات والنجاسات، ومصرّاً علي تحصيل الحلية والطهارة الواقعية أكلاً وشرباً ولباساً؛

وهب أنّه يجتنب في أربعين يوماً خاصاً الحيوانيات، ويقلّ أكله وشربه ونومه في الغاية، وهب أنّه قد التزم بذكر خاصّ مثلاً: «لا إله إلا الله» أو «يا حيّ يا قيّوم» أو الكلمة اليونسية بعدد خاصّ في كلّ يوم وليلة، أو بعد الفرائض الخمسة ونوافلها، وبعد صلاة الليل مثل اثني عشر ألف ونحوه؛

وكان مع ذلك مراقباً لنفسه وقلبه بالحضور والتوجّه إلي الله تعالي ونهاية دقّته ومراقبته عن أن يخطر بباله سواه، ولهذا اعتزل عن الناس، وأبعد نفسه عن أن يسمع أصواتهم أو يراهم، لاستلزام ذلك صرف القلب والخاطر عن التوجّه إلي الله تعالي،

ويكون مواظباً للعبادات المستحبّة حتي الكون علي الطهارة، بحيث يعدّ عند رأسه خريطة فيه شيء من التراب الطاهر، فمهما استيقظ من نومه تيمّم وعجّل في الذهاب إلي بيت الخلاء لقضاء الحاجة، ويعجّل بعده في الوضوء، ولو تمكّن من الوضوء أوّلاً بادر إليه، لئلا يكون في دقيقة بدون الطهارة، حتي لا يترك منه مندوب موظّف، كغسل الجمعة في أربعينه؛ وهب أنّه التزم ذلك في كلّ سنة في أربعينات ثلاث: أحدها للتخلية، وثانيها للتحلية، وثالثها للترقي والتكميل، واستند في خصوص الأربعين بخبر المعتبر في أنّه: مَن أخلص لله أربعين صباحاً بصّره الله دائه ودوائه، إلي آخره. وفي كلّ خصوصيته بأمر من هذا القبيل؛ فهل يمكن أن يقال: إنّ مثل هذا الشخص صوفي سوء، أو هو مَن ورد في

ص: 359





حقّه مثل سفيان الثوري، أو يجوز أن ينسب هذا الرجل إلي خلاف الحقّ أو ينسب إليه بسوء؟!

فإذا عرفت هذا فأقول: إنّ المجلسي الأوّل قدّس سرّه كان صوفياً بالمعني الأخير، وله قدّس سرّه رسالة فارسية في السير والسلوك إلي الله، وليس فيها إلا الحقّ؛

بل لولده الجليل المجلسي الثاني قدّس سرّه رسالة شريفة في جواب من سأل عنه عن مسائل ثلاث: أحدها: تعيين الحقّ بين طريقة الحكماء والفقهاء، والثاني: تعيينه من الأخبارية والمجتهدين، وثالثها: السؤال عن طريقة الفقهاء والصوفية.

فأفاد في الجواب بتصويب الصوفية الحقة من الشيعة وقال: إنّ في كلّ فرقة قد ظهرت جماعة انتسبوا أنفسهم بهم وليس منهم، حتي في العلماء الذين هم أحسن أصناف الخلق.

وعدّ من الصوفية: السيد الأجل علي بن طاوس، وابن فهد الحلّي، وشيخنا البهائي،

إلي أن ساق الكلام في ذكره الأربعين، فصوّبه من جهة الخبر المرويّ من أخلص لله أربعين صباحاً الخ إلي أن قال ما لفظه بالفارسية: وايضاً بسياري از علماء دين، طريقه مرضيّه صوفيّه حق را داشتند، واخلاق و اطوار ايشان ميان اين جماعت بود، مانند شيخ بهاءالدين محمد كه كتب او مشحون است به تحقيقات صوفيه، و والد مرحوم از او تعلّم ذكر نموده، و هر سال يك اربعين به عمل مي آورد، و جمعي كثير از تابعان شريعت مطهّره، موافق قانون شريعت، رياضت مي داشتند؛ و فقير نيز اربعين ها به سر آوردم، إلي آخر كلامه.

والحاصل إنّي أقول: الله واحد، والدين الحقّ واحد واضح، وهو ما جاء به محمد بن عبد الله صلى الله عليه وآله، وأكملها وبيّنها بلسانه ولسان خلفائه، ولم يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها، ولم ينقص الدين حتي يكمله غيره، والطريق إلي معرفة الله واضح غير خفي. فكلّ شيء تراه ولا تعلم أنّه حقّ أو باطل فاعرضه علي كتاب الله وسنة نبيه صلى الله عليه وآله المبيّنة بأخبار خلفائه.

وإن لم تعلمها فاسئل العلماء العاملين الكاملين الخالين عن الأغراض الدنيوية وعن

ص: 360





حبّ الجاه والدنيا؛ فإنّ الميزان واضح والطريق لائح. ولا تكن من المقلّدين الذين لا يفرقون بين اللجين واللجين، ويتصرّفون في كبائر امور الدين، وربّما يطعنون ويلعنون أساطين الدين المبين، ولا يخافون عقاب ربّ العالمين.

وإذا عرفت ذلك كلّه تعرف أنّ مولانا ومقتدانا التقيّ المجلسي كان من الصوفية الحقة، وله رياضات شاقة، ومكاشفات صحيحة، ومنامات صادقة، نقلها بنفسه، وقال في كثير منها: إنّها بين اليقظة والنوم...

وبالجملة، الرجل كان جليلاً مقرّباً عند الله وعند خلفائه، ينبغي أن يقتدي بأفعاله وأقواله. وعندي كان المجلسي الثاني واحد من حسناته وآثاره الجليلة».(1)


لزوم تهذيب نفس و رجوع به عرفا از ديدگاه مولانا محمد تقى

مولانا محمد تقى در شرح فارسى فقيه به مناسبت، سخنان ارزشمندى در رابطه با لزوم تهذيب نفس و بهره گيرى از استاد كامل، به شرح زير نگاشته است؛

«از اخبار متواتره ظاهر مى شود و تجربه نيز شاهد است كه به سبب هر معصيتى زنگى بر آينه دل مى نشيند، و در مرتبه اولى گناهان زدوده مى شود، پس بهتر، پس بهتر. و اين مرتبه انتها ندارد، هر چند بيشتر زدوده مى شود قابليت انعكاس علوم و حكم الهى بيشتر بهم مى رسانند، لهذا اين عبادات را مقرّر فرموده اند كه به سبب هر يك نورى در دل به هم رسد و ظلمت هاى انعكاس معاصى و تعلقات زايل شود، تا به مرتبه اى كه فانى فى الله شود و باقى بالله «و بى يسمع و بى يبصر و بى ينطق و بى يبطش» شود كه هر چه شنود از او شنود، و هر چه بيند به او بيند، و هر چه گويد و هر چه به او گويد، و هر چه كند به او كند.

ص: 361






1- . روح الاسلام والايمان نسخه خطى كتابخانه آية الله مرعشى نجفى.




و آن كه اكثر اوقات نمى شود از جهت آن است كه اكثر عالميان مانند حيوانات از پدر و مادر خود حركتى و سكونى چند ياد گرفتند، و از هيچ حركتى خبر ندارند كه از جهت چه چيز است و به چه نحو مى بايد كرد.

و جمعى كه پيشتر آمدند و از علما مسائل خود را ياد گرفتند نمى فهمند كه اگر اين عالم، عالم مى بود چرا او نيز مانند ايشان گرفتار دنياست، و اوقات خود را صرف لاطايلى چند مى كند، و اين عالم از آباء و امّهاتش اجهل است.

و اندكى كه بالاتر آمد به خاطرش مى رسد كه خود مى بايد رياضت كشيدن تا آدم شود. نمى داند كه هزار مرتبه طعام پختن را ديده است و اگر خواهد كه طعام پزد مصالح را ضايع خواهد كرد، و مى بيند كه اگر خود با نهايت شعور خواهد كه سواد روشن كند بى ملاى مكتبى، محال عادى است، و اگر سواد داشته باشد و پيش خود خواهد كه صرف مير كه فارسى است ياد گيرد عمرى صرف مى بايد كرد تا ياد گيرد يا نگيرد، و اگر استاد دانايى داشته باشد يك شب همه را ياد مى تواند گرفت.

با آن كه آن علم از قبيل تكلّم است كه اطفال متكلّم مى شوند بى معلّم، و علم سلوك إلى الله علمى است كه حق سبحانه و تعالى پيغمبران و اوصياى ايشان را از جهت تعليم اين علم فرستاده است، و اگر بدون ايشان ممكن بود ايشان را نمى فرستاد.

و بعد از ايشان، عالم اين علم، عالم ربّانى است كه در اقوال و افعال، تابع طريقه حضرات ائمه معصومين صلوات الله عليهم بوده باشد، و محبت دنيا را از دل خود بيرون كرده باشد، و عمل به آداب و سنن ايشان نموده باشد، و دل او به انوار علوم ايشان منوّر شده باشد؛ زيرا كه عبارات حق، گاهى موهم معنى چند مى باشد كه آن معنى البته مراد نيست، مثل عبارت حديث قدسى.

اگر جمعى اندكى پيشتر آمدند اين معانى را دانستند، تحصيل استاد از همه مشكل تر است؛ چون جمعى كه علماى اين علم اند مختفى اند و شبيه اند در صورت و گفتگوها با ملاحده، بسيار است كه ملحد مى شوند به نادانى؛ چون عبارات صوفيه قريب است

ص: 362





به عبارات ملاحده، و مثل عبارت حديث قدسى كه الحال گفته شد، جمعى حلول مى فهمند، و جمعى اتحاد، و جمعى به وحدت وجود به نحوى كه خود مى فهمند؛ و همه كفر است، و بديهى است كه مبتدى كه شمسيه خواند اگر عبارات حاشيه دوانى را فكر كند چيزى چند خواهد فهميد كه اصلاً ملا را به خاطر نرسيده است، و على هذا القياس. و به اين سبب اين علم بالكليه متروك شده است.

و آن چه به خاطر دارم شايد در اين مدّت، زياده از هزار كس آرزو كردند كه به گفته فقير، اربعينى بر آورند. به خاطر ندارم كه ده نفر تمام كرده باشند، بلكه يك نفر نيز؛ چون واجب است اظهار حق، گاهگاهى از وضع اين كتاب بيرون مى روم كه آن چه بر من باشد گفته باشم، و مرا مؤاخذه نباشد. اميد كه حق سبحانه و تعالى همه را به فضل خود هدايت فرمايد به راه هاى قرب به خود، بجاه محمّد و آله الطاهرين».(1)


گزيده آراء مولانا محمد تقى در مناظره با ملا محمد طاهر قمى:

بين مولانا محمد تقى مجلسى و ملا محمد طاهر قمى مناظره اى مكتوب در بحث عرفان و تصوّف انجام گرفته كه متن آن در كتابى به نام أصول فصول التوضيح موجود است. مؤلف كتاب مزبور در آغاز آن مى نويسد:

«امّا بعد، بر ضماير زاكيه ارباب انصاف پوشيده نماند كه يكى از علماى اماميه رساله اى در ذمّ طايفه متصوّفه تأليف نموده، و حضرت مولانا محمد تقى بن مجلسى ردّى بر مؤلف رساله مزبوره قلمى گردانيده و به نزد مشاراليه فرستاده.

و چون ردّين مزبورين در حواشى رساله مسطوره مرقوم بوده، ديگرى آن را به ترتيب در متن كتابى جاى داده، و مشتمل بر 23 باب گردانيده، هر بابى محتوى بر

ص: 363






1- . لوامع صاحبقرانى، ج 7، ص 82-84.




چهار فصل، و آن را توضيح المشربَين وتنقيح المذهبَين نام كرده.

و چون مرتِّب، فصل چهارم را از هر باب كه در بيان محاكمات اوست بسطى داده، به خاطر اين شكسته رسيد كه آن فصول را محذوف ساخته، به مقالات مناظرَين اختصاص دهد، و محاكمه را به مُطالع منصف حواله نمايد».(1)

گزيده اى از آراء مولانا محمد تقى در مكتوبات مورد اشاره چنين است:

«در اين كه جماعتى كثير غولان راهند و از خدا و رسول خبرى ندارند حرفى نيست، و بر همه كس لازم است كه از ايشان و از اقوال و افعال ايشان دور بوده باشد.

و هميشه غولان راه از طرفين بوده و هستند، و بر مريد حق سبحانه و تعالى لازم است كه پيروى شخصى كند كه ظاهرش به انوار شرع آراسته باشد، و باطنش از كدورات نفسانى پيراسته باشد، و طريقه اهل بيت را شعار و دثار خود ساخته، لمحه اى از مكايد نفس ايمن نباشد. و اليوم، اين معنى به غايت كمياب است، كه:

«أوليائى تحت قبائى، لا يعرفهم غيرى»

بلكه مشروع نيست عوام را مطالعه اكثر كتب صوفيه؛ چون جمعى از متصوّفه سنّى بوده اند، و شيعه و سنّى به يكديگر مخلوط شده اند، وشيعيان نيز اظهار تقيه كرده اند.

بلكه بر همه ايشان لازم است كه طلب علوم دينيه از علماى فى الله بكنند، و بعد از تحصيل علوم، متوجه تصفيه نفس به رياضات و مجاهدات شوند، در خدمت پير كامل. و [مشروع نيست] مهمل سخنان وحدت وجود و غير آن را به زبان جارى سازند؛ زيرا كه اين سخنان به حسب ظاهر كفر است و زندقه، و محل هاى او بسيار دقيق است، و همه كس نمى تواند يافت، حتى(2) آن كه فضلاى علما كه قائل به آن شده اند مثل مولانا جلال و مولانا شمس الدين خفرى و غير ايشان، معلوم نيست كه فهميده

ص: 364





1- . صفويه در عرصه دين، فرهنگ و سياست ج 2 ص 605.

2- . در اصل: تا آنكه.




باشند؛ زيرا كه درك اين معانى فوق عقل است، و تا نور كشف، بعد از رياضات بسيار و مجاهدات بى شمار دست ندهد، بويى از آن نمى توان برد. و شيخ بهاءالدين محمد رحمه الله مجملى از اين معانى بيان كرده است در شرح چهل حديث.

و روزى اين حقير از شيخ مرحوم پرسيدم كه حديث كميل كه مستند صوفيه است در وحدت وجود صحيح است؟

فرمودند كه: از آن گذشته كه شك در آن توان كرد، و از آن جمله شيخ عبد الرزّاق تصحيح او نموده، و او از شيخ نور الدين عبدالصمد نطنزى نقل كرده است، و ايشان از معظم علماى شيعه اند، و حالات ايشان از آن گذشته كه شرح توان كرد.

گفتم كه: شرح فرماييد. گفتند كه: تا كسى رياضات بسيار نكشد به آن نمى توان رسيد. و نقل كرد كه روزى يكى از فضلاى اين شهر كه مولانا خواجه جان نام او بود، نزد من آمد، كه من ديشب فكر بسيار كردم تا معنى وحدت وجود را يافتم.

من در جواب گفتم كه: آخوند! پير شما كيست؟ گفت: پير يعنى چه؟ گفتم: چند سال است كه شما رياضت كشيده ايد؟ گفت: هيچ. گفتم: پس اين معنى كه شما يافته ايد غير معنايى است كه صوفيه مى گويند؛ زيرا كه همه متفق اند كه: اگر كسى پير كامل داشته باشد، و چهل سال در خدمت او رياضت كشيده باشد، ممكن است كه بر وى كشف شده باشد. شما كه پير نداريد و رياضت نكشيده ايد، البته آنچه يافته ايد غير آن چيزى است كه صوفيان مى گويند؛ نقل مكنيد كه مبادا كار مشكل شود.

مطلبش اين بود كه مبادا ما را بايد حكم به كفر و نجاست شما كردن!

و اگر بعضى از سخنان شيخ عطّار يا مولانا را شخصى مطالعه نمايد كه در زهد و موعظه است، البته نسبت به عوام قصور ندارد، اگرچه اجتناب اولى است؛ مبادا كه بلغزد. امّا علما هرچند بيش تر مطالعه نمايند و بيش تر نقل كنند از براى ايشان بهتر است. و اگر در ميان اين گفتگوها زيادتى رفته باشد، اميد كه نگيرند، و حمل بر تعصّب و عناد نفرمايند، بلكه محض رضاى الهى دانند، فيما تعلم، هرچند كه خود معترفيم به

ص: 365





تقصير، و همه غم اين است كه چرا دور مانده ايم؟! اميدواريم كه حق سبحانه و تعالى همه را هدايت نمايد و به احسن طرق فايز گرداند».(1)


ديدگاه مولانا محمد تقى درباره ابن عربى و مولوى و ديگر عرفاء

بخشى از مكتوبات مولانا محمد تقى مجلسى و ملا محمد طاهر قمى پيرامون عرفاى نامدارى همچون: شيخ اكبر محى الدين ابن عربى، مولانا جلال الدين بلخى رومى، بايزيد بسطامى و عطار نيشابورى است. مولانا محمد تقى مى نويسد:

«والله كه مرا تعصّب محى الدين و غير او نيست، وليكن مولانا [محمد طاهر] فرق نكرده است درد دين را از درد نفس، و اگر احوال خود را نيكو مشاهده كند مشغول اصلاح نفس خود خواهد شد. چه استبعاد [دارد] كه شخصى به سبب كثرت مجاهده و رياضت، بر بعضى از احوال خود يا ديگران مطلع شود؟!

از احوال كفّار هند متواتر است كه به سبب رياضت، ايشان را ضياء نفس حاصل مى شود، و در احاديث نيز هست. پس اگر مؤمن صالحى را به واسطه رياضت نفس و مجاهده، مكاشفات علوى و سفلى روى دهد، بُوَد.

والله كه اين معنى حق است، و اين فقير را و جمعى كثير از فقرا كه با اين فقير مى بودند، ايشان را مكاشفات عظيمه حاصل شد.

اگر مولانا درد دين داشته باشد، ببايد كه مدتى به رياضت مشغول شود، اگر او را حاصل نشود ده كتاب ديگر در ردّ اين طايفه تصنيف نمايد! وليكن حبّ جاه و رياست مانع است، خصوصاً هرگاه كه اين امراض مزمن شده باشد بسيار رياضت مى بايد كشيد تا اين مهلكات زايل شود، تا انوار تجليات جمالى و جلالى جلوه گر شود.

و اين مزخرفات كه از جمله كتاب هاى او، سنّى نقل كرده، بر تقدير حقّيت، محمول

ص: 366






1- . صفويه در عرصه دين، فرهنگ و سياست ج 2 ص 656 657.




بر تقيه است؛ چه در اكثر جاها در فتوحات حواله به رساله انشاء الدواير كرده، و در آنجا مذهب خود را بى تقيه نقل كرده.

و در زمان محى الدين در مصر تقيه شديده [بوده] چون زمانى بود كه خلفاى بنى عباس بر اسماعيليه غلبه نمودند، و زياده از صدهزار شيعه را به قتل رسانيدند.

در چنين زمانى اگر ما و شما مى بوديم زياده از اين تقيه مى كرديم!

قطع نظر از آن كه هيچ كس، اين جماعت را مقتدا نمى داند، سخنان خوب ايشان را خوب مى دانند،

«الحكمة ضالة المؤمن». مقتدا و پيشواى خواص و عوام، ائمه هدى را مى دانند... اگر فاضلى مطالعه كتب ايشان كند، به واسطه [و خاطر] تحصيل زيادتى كمالات، يا به واسطه [و خاطر] ارتباط به كلام ائمه هدى و استنباط حقايق و معارف از كلام ايشان، بد نخواهد بود؛ چه بسيارى از احاديث مشكله مثل حديث اسما و غير آن، از كلام محى الدين حل مى شود، و در رساله انشاء الدواير بر وجه اتمّ مشروح شده. وليكن از بدع مُحدثه كه موجب اضلال اكثر جهله شده است، آن است كه جمعى از جهله، به مجرّد كوره سوادى، احاديث اهل بيت را موافق هواى نفس، هرچه به خاطر ايشان رسد حل مى نمايند، و نفى قرآن و حديث و تفسير و كتب علما و استنباطات ايشان مى كنند، و هيچ كس از بدعت هاى ايشان جامه چاك نمى كند كه نه درس خوانده اند، و نه محدّثى ديده اند، و نه از عالمى چيزى شنيده اند».(1)

«بدى محى الدين نيز معلوم نيست، بلكه آثار تشيع از فتوحات او ظاهر است، و در رساله انشاء الدواير تصريحات فرموده بر حقّيت مذهب شيعه، و حديث

«ستفرق امّتي» را شرح كرده، و مذهب حق را مذهب ائمه اثنى عشر گفته، و شرح اين معنى در چند دايره كرده است، و شرح مكاشفات خود كرده كه در عالم مكاشفه ديدم كه اسامى ائمه معصومين عليهم السلام بر هر يك از حظاير قدس مكتوب بود.

ص: 367





1- . صفويه در عرصه دين، فرهنگ و سياست ج 2 ص 646 647.




و اگر به واسطه تقيه، مدح اشقيا كرده باشد دور نيست.

مجملاً، اگر دانشمندى را حالت فهميدن كلام شيخ محى الدين بوده باشد، مى داند كه فضيلت و حالت او در چه مرتبه بوده است! چنان كه مولانا جلال دوانى در شرح رساله زوراء اطناب در مدح او كرده، و همچنين مولانا شمس الدين خفرى، و همچنين شيخ بهاء الدين محمد، و مولانا صدرالدين محمد شيرازى؛ بلكه جميع محقّقين و مدقّقين خوشه چين خرمن اويند. از آن جمله يك جلد فتوحات در استنباط علوم است از قرآن مجيد، و اشاره به زياده از هزار نوع از علم كرده در آن، كه بكر است و نرسيده اند به آن مگر بعضى از عارفان. و مولانا جلال [دوانى] در شرح زوراء نقل كرده است كه تا محى الدين ظاهر نشد جميع علوم ظاهر نشد. و اكثر شبهات علم و ربط حادث به قديم و غير آن را از كلام محى الدين حل نموده.

قطع نظر از آن كه

«الحكمة ضالة المؤمن» و

«انظر إلى ما قال، ولا تنظر إلي مَن قال» مقتضى آن است كه هيچ احدى از كلمات حكمت آميز او بى بهره نباشد.

و اگر عقول ايشان به بعضى نرسد، حمل بر قصور ادراك خود بايد كرد.

و اگر در مذهب، بر سبيل نقل از جمعى، مزخرفى نقل كند، حمل بر تقيه بايد كرد، تا از انوار افاضات او مستفيض گردند.

و نه آن است كه اين مقالات با عوام است؛ چه اجماع اين طايفه است كه عوام را جايز نيست نظر كردن در كتب اين طايفه، چنان كه جايز نيست نظر كردن در كتب حكما، وليكن جمعى كه از علوم بهره اى عظيم داشته باشند، از تصانيف اين طايفه بهره عظيم مى برند، ولكن

المرء عدوّ لما جهل».(1)

«شهرت هاى عوام اعتبار ندارد، و اگر سنّيان بنا بر اعتقاد خود شيعه را سنّى دانند موجب تسنّن آن شيعه نمى شود... و حضرت مولانا [صاحب مثنوى] در بسيارى

ص: 368





1- . صفويه در عرصه دين، فرهنگ و سياست ج 2 ص 642 643.




از غزل هاى خود اظهار موالات به ائمه معصومين صلوات الله عليهم اجمعين نموده، و تبرّا از دشمنان اهل بيت كرده، و اظهار مذهب حقّ خود نموده؛ و اگر به واسطه تقيه مدح اشقيا كرده است، همان در عقب آن گفته است:

يك فسانه راست گويم يا دروغ *** تا دهد مر راستى ها را فروغ

هر بيتى از مثنوى مرشدى است كامل، و مشتمل است بر بدايع حكمت، كه:

«روّحوا أنفسكم ببدايع الحكم؛ فإنها تكلّ كما تكلّ الأبدان»

اگرچه مولانا گفتگوهاى منكران را در بسيار جايى از مثنوى جواب داده، وليكن حيف كه شخصى دعواى علم و دانش كند و از اين معانى بى بهره باشد، و اين قسم مزخرفات به كتابت آورد كه مولانا اوزبك بوده است! مگر ندانسته اند كه هميشه بلخ و سمرقند شيعه بوده اند، و ابن بابويه من لا يحضره الفقيه را در بلخ تصنيف كرده است، و علماى بلخ نزد او تلمّذ نموده اند! قطع نظر از آن كه شهر، سبب مذهب نمى شود».(1)

«شيخ عبد الرزّاق كاشانى رحمه الله... مريد شيخ عبد الصمد نطنزى است، و تشيع او [نطنزى] أظهر من الشمس است، و در كتيبه خانقاه او كه قريب سيصد سال است كه نوشته شده است، اسامى ائمه اثنى عشر مكتوب است.

و اين فقير، احوال شيخ عبدالرزّاق را از شيخ بهاء الدين محمد رحمه الله پرسيدم.

فرمودند كه در تشيع او دغدغه نيست، و همچنين در فضيلت و كمالات او، و تشيع نور الدين عبد الصمد.

و فرمودند كه: شيعه و سنّى به خوبى تصانيف او [شيخ عبد الرزّاق] تصنيف نكرده اند. و الحق چنين است. و اگر منصفى نظر كند در شرحى كه نوشته است بر منازل السائرين خواجه عبد الله انصارى، انصاف خواهد داد كه مثل آن متن و شرح، مصنَّف نشده، وليكن تا كسى از مشرب عرفان و محبت بويى نبرده باشد، اين ديدن ها

ص: 369





1- . همان ص 638.




وشنيدن ها نفع نمى دهد».(1)

«از استاد خود شيخ بهاء الدين محمد رحمه الله شنيدم كه مى فرمود كه با پادشاه مرحوم شاه عباس أنار الله برهانه، بر سر قبر امام زاده بسطام رفتيم، و بعد از زيارت گفتيم كه برويم به زيارت بايزيد. عالمى شيرازى با ما بود گفت: چه مى رويم بر سر قبر اين سنّى؟ من گفتم كه: شيرازيان، طعن سنّى بر جبل عامليان نمى توانند زد، و هنوز بر در خانه هاى شما نوشته است اين بيت:

سنّيان لعن بر امام شما *** بر نماز على الدوام شما!

او گفت كه: بايزيد باعث قتل امام زاده شده!

من گفتم: پادشاهم! بايزيد را علامه حلّى در «شرح تجريد» نقل كرده كه او سقّاى خانه امام جعفر صادق عليه السلام بوده...

و بعد از آن حكايات، شاه عالم پناه را به زيارت بايزيد برديم.

اتفاقاً بر سر قبر بايزيد «مثنوى» ملاى روم گذاشته بود.

من گفتم: پادشاهم! احوال بايزيد را از ديوان مولانا باز كنيم.

چون باز كرديم در اوّل صفحه اين بيت آمد:

از برون طعنه زنى بر بايزيد *** وز درونت ننگ مى دارد يزيد

بعد از آن حال، شاه فرمود كه: تلقين زيارت شيخ كن. زيارت شيخ كرديم».(2)


مولانا محمد تقى مجلسى و ترويج حديث

مولانا در اجازه به سيد عبدالحسين خاتون آبادى به سال 1069 ق به تلاش طاقت فرساى خود در طلب علوم اهل بيت عليهم السلام اشاره فرموده و مى نويسد:

ص: 370






1- . همان ج 2 ص 632.

2- . همان ص 616 617.




«وليلاحظ أنّي صرفتُ عمري في طلب الحديث قريباً من خمسين سنة، حتي حصل ربطٌ مّا، وإن كان الأمر الآن سهلاً للطالب، فإنّي ذكرت في كتبي كلّ ما وقع منهم، وإذا قابل ما ذكرته مع الكتب المنقول منها يعرف ما ذكرته».(1)

فقيه محدّث علامه ميرزا يحيى بيدآبادى اصفهانى در كتاب روح الإسلام والإيمان خود ضمن بيان طريق روايى و مشايخ علامه مجلسى مى نويسد:

«أجلّهم وأرفعهم قدراً وشأناً، بل أعلمهم وأعرفهم بفنون الأحاديث والأخبار:

والده العلامة، العالم العابد الزاهد الربّاني، والفاضل الثقة الكامل الصمداني، الذي جمع بين الظاهر والباطن والشريعة والطريقة والحقيقة علي الوجه الأكمل، الذي لا يتعدّي عن ظاهر الشريعة المحقة المطهرة، والذي نشر علم الحديث وتصحيح الأخبار و تنقيدها و توضيحها سنداً ومتناً، المولي الصفيّ الزكي الذكي الولي، المولي محمد تقي بن مقصود علي المجلسي قدّس سرّه. ولم يعرف أحد من العلماء قبله تحمّل هذا الإعياء في فنون الأخبار، حتّي أنّه صحّح أخبار الكتب الأربعة بعد مقابلتها من النسخ العديدة المصححة من العلماء مراراً، بمقابلتها للاصول المأخوذة عنها.

وكفي في جلالة شأنه وعلوّ مقامه كتابه روضة المتقين في شرح الفقيه؛ فإنّه شرحَ عامّة فقراته التي أغلبها مطابق لمتون الأخبار بالأخبار الكثيرة، وبيان ألفاظ متونها وتصحيهها، وبيان سهو القوم واشتباهاتهم في الأسناد والمتون.

وعندي نسخة من شرحه علي تهذيب الشيخ الطوسي من كتاب القضاء والأحكام، قال في آخره ما نقلناها سابقاً من مقابلة تهذيبه بأكثر من عشر نسخ من العلماء، وبنسخة الأصل إلي أن قال: فصارت نسختنا أصحّ نسخ العالم.

ثمّ قال: ومع هذا لم نكتف بذلك حتي قابلتها مع الأصول التي كانت عندي، وصحّحتها وأزلتُ الاشتباهات والأغلاط التي وقعت من قلم الشيخ وغيره، وكتبت

ص: 371





1- . الاجازات لجمع من الأعلام ص 278.




الجميع في الحاشية، وبقي قليل لم يصلح بعد، ولكنّي مشغول بذلك.

وأصلح جميع الأغلاط الواقعة في الكتب الاربعة وغيرها من الأصول والمصنّفات التي لم يصلح إلي الآن، مع قلة البضاعة وكثرة الاشتغال وتشويش البال.

إلي أن قال: ولم يكن غرضي إلا رضي الله تعالي في تصحيح الأخبار الدينية، والترويج للأخبار النبوية، والتوضيح للآثار العلوية، والتكميل لعلوم الشيعة الإثني عشرية. ولو اشتغل غيري بذلك فأنا شريك معه في ثوابه؛ لانّي فتحت هذا الباب بعد ما كان مغلقاً، وروّجت الأخبار بعد ما كان كاسداً، وما توفيقي الا بالله، إلي آخر ما قال.

وإنما نقلناها بطولها لنعلم ما صرف العلماء فيه أعمارهم، فلعلّك تهتدي بهداهم وتقتدي بآثارهم، وتعرف حقيقة ما ذكرنا سابقاً من أنّ الاجتهاد في زماننا أسهل وأتقن من زمان السلف؛ لتحمّل هؤلاء السلف الصالحين أعياء الاجتهاد، وسهّلوا طرقه الصعبة لنا. والأسف كلّ الأسف من أنّا ضللنا الطريق، وحسبنا أنّ طريق الاجتهاد صرف أربعين سنة من أعمارنا في اصول الفقه لا غير!

فإمّا هم مخطئون ولم يكونوا مجتهدين، أو نحن! فإنّا أو إيّاهم لعلي هديً أو في ضلالٍ مبين، وهم علماء أجلاء، ونحن بآثارهم مقتدون».(1)

ص: 372





1- . روح الاسلام والايمان، نسخه خطى.




تصویر





نسخه تهذيب الأحكام مصحّح مولانا محمد تقى مجلسى، كتابخانه ابن مسكويه

ص: 373





تصویر





نسخه تهذيب الأحكام مصحّح مولانا محمد تقى مجلسى، كتابخانه ابن مسكويه

ص: 374





تصویر





نسخه تهذيب الأحكام مصحّح مولانا محمد تقى مجلسى، كتابخانه ابن مسكويه

ص: 375





تصویر





وقف نسخه تهذيب مصحّح مولانا محمد تقى مجلسى

ص: 376





علامه طهرانى در طبقات مى نويسد:

«رأيت مجلداً من من لا يحضره الفقيه من أبواب القضاء إلي آخر المجلد الثالث منه، استنسخه بخطه، ثمّ قابله، وفرغ من كتابته ومقابلته قبل وفاته بسبع سنين. ومنه يظهر غاية اهتمامه بنشر الأحاديث، بعد تعمّقه في العرفان في مدّة عمره. قال في آخره: «حرّره أحوج المربوبين إلي رحمة ربّه الغني محمد تقي المجلسي العاملي النطنزي الإصفهاني، في شهور سنة ثلاث وستين وألف. والحمد لله رب العالمين علي نعمائه، سيما التوفيق لشرح الأخبار وجمعها، والصلاة علي محمد وآله ينابيع حكم ربّ السماوات والأرض، وسلّم تسليماً كثيراً كثيراً».(1)

مولانا محمد تقى در شرح فارسى فقيه به تلاش هاى خود و نيز نقش علماى قبل از خود در ترويج احاديث اهل بيت عليهم السلام اشاره كرده و مى نويسد:

«چون از زمان بعد از شيخ طوسى عليه الرحمه اكثر اصحاب به طرز عامّه با ايشان مباحثات مى كردند، و اگر چيزى نقل مى كردند به ايشان گاهى مى گفتند كه خبر واحد است، و گاهى مى گفتند كه دلالتش صريح نيست و ذو وجوه است، و هم چنين است از آيه اگر استدلال مى كردند بحث در دلالتش مى كردند؛ علاجى نداشتند به غير از آن كه از جهت اسكات خصم، دست به اجماع زنند؛ مى گفتند كه اجماع اهل البيت است، و آيات و دلايل عقليه و نقليه از طرق عامّه مى آوردند بر صحّت اجماع، و اولاً دست به اجماع مى زدند و بعد از آن از جهت تاييد اجماع، آيات و اخبار نقل مى كردند، چنانكه از كتب ايشان ظاهر و باهر است.

و اگر خواهى كه اين معنى بر تو ظاهر شود رجوع كن به كتب استدلالى ايشان مثل كتاب غنيه از ابن زهره كه در هر مسأله اى أولاً مى گويد كه: «للإجماع و الآيه و الرواية». و از مجمع البيان نيز ظاهر مى شود. مثلاً در تفسير آيه كريمه «وَ يَوْمَ نَحْشُرُ مِنْ

ص: 377





1- . طبقات اعلام الشيعة ج 5 ص 101.




كُلِّ أُمَّةٍ فَوْجاً مِمَّنْ يُكَذِّبُ بِآيٰاتِنٰا» كه استدلال مى كند بر رجعت، و از سيد مرتضى رضى الله عنه نقل كرده است كه اين آيه دلالت بر رجعت مى كند؛ به آن [دليل] كه حق سبحانه و تعالى فرموده است كه روزى باشد كه مبعوث كنيم و زنده گردانيم از هر امتى جمعى از مكذّبين را. مى گويد كه در روز قيامت حق سبحانه و تعالى همه خلايق را مبعوث مى گرداند... پس نيست اين بعثت مگر در رجعت.

و بعد از آن مى گويد كه ما استدلال بر رجعت به آيه و اخبار نمى كنيم كه گويند آيه ظنّى الدّلالة است و اخبار آحاد است و مفيد قطع نيست، بلكه مستمسك ما اجماع طاهره است كه مفيد قطع است، و آيات و اخبار را تأييد مى آوريم نه استدلال تا شما بحث توانيد كرد در دلالت يا سند.

و دأب ايشان چنين بود تا قريب به زمان علامه، و علامه رحمه الله ظاهر ساخت استدلال به اخبار را در كتاب منتهى المطلب، و بعد از او شهيد عليه الرحمة، و بعد از آن شهيد ثانى رحمهم الله با نهايت خوف، تا بآخرها جرأت كرد و در اجماعات ايشان قدح ها كردند، با آن كه معاصران او جمعى تكفيرش كردند، و او مختفى بود در تلال و جبال، و خبرى از جرح و تعديل نداشت، تا به زمان ما كه حق سبحانه و تعالى أولاً مولانا و مقتدانا و شيخنا و شيخ الكلّ در قدح اجماع و استنباطات واهيه، داد مردانگى مى داد، بعد از آن مولانا محمد امين طاب ثراه رجوع نمود به دأب قدماء شيعه، و قدح نمود در فوائد مدنيه در اجتهادات.

و چون نوبت به اين شكسته رسيد، بتأييد الله تبارك و تعالى ترويج حديث نمود، به مرتبه اى كه در اصفهان جدّ اين شكسته، كتب حديث را بر شيخ الطائفه نور الدين على بن عبد العالى خوانده بود و اجازات از او داشت، امّا چون رغبت مردمان در فقه بيشتر بود مدارش بر درس كتب فقهيه بود.

حاصل آن كه در اين شهر دو كس يا سه كس كتب حديث داشتند و آن نيز در كتابخانه بود كه كسى نديده بود، تا آن كه روزى شيخ المحدثين شيخ بهاء الدين محمد

ص: 378





العاملى در اثناء درس مى گفتند كه اوّل كسى كه كتب حديث را به ايران آورد پدر من بود. عرض نمودم كه در كتابخانه جدّ بنده و كتابخانه آميرزا محمد ابوالفتوح و كتابخانه مير شجاع الدين محمود بود. در جواب فرمودند كه همين كتابخانه بود، كسى مى خواند و چنين بود. و الحال قريب به چهل سال است كه سعى نمودم، و به مرتبه اى رسيده است كه در بسيارى كتابخانه جميع كتب مكرّر هست، بلكه در قرى از اصفهان و ساير بلاد منتشر شد، و آب رفته به جوى باز آمد.

والحمد لله ربّ العالمين كه اكثر فضلاى عصر، اوقات شريف ايشان صرف حديث مى شود، و روز به روز در ترقّى و تزايد است، و به سبب هجران كلّى كه بر اخبار واقع شده بود و كسى نمى خواند، تصحيفات و اغلاط بسيار واقع شده بود؛ بتأييد الله تبارك و تعالى در روضة المتقين اكثر به اصلاح آمد، و الحمد لله ربّ العالمين كه در اين شرح [فارسى] تمام شد هر چه در اين كتاب تقصير شده بود.

والحمد لله ربّ العالمين كه پادشاه جم جاه ملايك سپاه، قدوه اولاد سيد المرسلين صلى الله عليه و آله و زبده احفاد ائمه طاهرين، صلوات الله عليهم اجمعين، رشك پادشاهان متقدّمين و متأخّرين، اكثر اوقات شريف ايشان و امراء جليل القدر عظيم الشأن ايشان نيز صرف مطالعه و مباحثه حديث مى شود، و اكثر صحبت ايشان خواندن اين شرح است، و اميد هست كه بمه وجب حديث شريف كه از حضرت سيد المرسلين و ائمه طاهرين صلوات الله عليهم مشهور و معروف است كه

«النّاس علي دين ملوكهم» چنان شود كه در جميع بلاد ايران، اطفال ايشان عالم باشند، و بمه وجب منطوقه حديث حضرت سيد المرسلين صلى الله عليه و آله كه فرموده اند كه دين مبين بر دو پا قائم است؛ يكى به تعظيم امر الله، و يكى به شفقت على خلق الله، چنين شده است كه در خلوات در تعظيم اوامر الهى مى كوشند، و در جلوات در شفقت على خلق الله نهايت سعى مى فرمايند. و اين شرح نيز به بركت توجّهات ايشان در اندك روزى به اين جا رسيده است، اميد از فضل الهى دارد كه اجل امان دهد كه تمام شود».

ص: 379





چنانچه گذشت مولانا محمد تقى توفيق بزرگى نيز در احياء صحيفه سجاديه پيدا كرده و ساليانى دراز به تصحيح و ترويج آن پرداخته است.

علامه مجلسى در الفرائد الطريفة مى نويسد:

«تصدّي الوالد العلامة، قدّس الله رمسه، ونوّر ضريحه، لتصحيحها وترويجها وإيضاح أسرارها وإفصاح أنوارها نحواً من خمسين سنة. فكان في كلّ سنة يكرّر مدارستها وممارستها، حتي تكثّرت النسخ المصحّحة المضبوطة منها في جميع البلاد ونواحيها، بل لم تكن داراً إلا وفيها نسخ عديدة، بعد ما لا يكاد يوجد في بلدة واحدة منها.

وكانت هذه رشحة من رشحات فوائده وإفاضاته، وجدولاً من أنهار بحار عوائده وإفاداته. ولعمري لقد أحيا مزارع الحكمة حتي جرت أنهارها، وغرس في قلوب المؤمنين أشجار المعرفة حتي أينعت ثمارها.

فلمّا كان أوان مشيبه، وحان له لقاء حبيبه، أراد أن يكتب عليها شرحاً يوضح غوامض أسرارها ويكشف عن خبايا أستارها.

فشرع في شرحين بلغة العرب والفرس لتعمّ المنافع وتشمل الفوائد؛ إذ كانت همّته قدّس الله سرّه مقصورة علي بسط الموائد ونشر العوائد، لكلّ غائب وشاهد.

فكتب علي دعوات قليلة شرحين شافيين، أدرج فيهما من كنوز المعارف الإلهية ودرر الحقائق الربانية ما لا يكاد يوجد مثلها في الكتب والرسائل، ولا يدرك إلا بإلهامه تعالي لا بالبراهين والدلائل؛ فلم يمهله الأجل لإتمامها، وجري فيه مقادير الله قبل اختتامها، فمضي إلي عفو الله وغفرانه ورفعه الله إلي فسح جنانه.

وكان قدّس الله روحه كثيراً يوصيني بإتمام مؤلفاته وإكمال مصنفاته؛ فأردتُ أن اتمّم شرحيه، جارياً علي ما جري فيهما من البسط في البيان، بحسب الطاقة والإمكان».(1)

در مجلد اجازات بحار الأنوار چندين طريق از مولانا محمد تقى به صحيفه ذكر شده

ص: 380





1- . الفرائد الطريفة ص 5.




كه يكى از آن طرق چنين است:

«صورة رواية والدي العلامة الصحيفة الكاملة السجادية مناولة عن القائم عليه السلام في الرؤيا، و فيها روايته أيضاً عن بعض مشايخه قدّس الله أرواحهم الشريفة.

بسم الله الرحمن الرحيم وبه نستعين الحمد لله رب العالمين، و الصلاة علي سيد الخلايق أجمعين، محمد وعترته الأقدسين. وبعد، فيقول أفقر عباد الله الغني محمد تقي بن مجلسي الأصفهاني، عفي عنهما بالنبي وآله: إني أروي الصحيفة الكاملة عن مولانا و مولي الأنام سيد الساجدين علي بن الحسين زين العابدين مناولة عن صاحب الزمان و خليفة الرحمان الحجة بن الحسن عليهم السلام، بين النوم واليقظة، ورأيت كأني في الجامع العتيق بإصبهان و المهدي صلوات الله عليه قائم، و سألت عنه مسائل أشكلت عليّ؛ فأجاب عنها، ثمّ سألت عنه عليه السلام كتاباً أعمل عليه، فأحالني بذلك الكتاب إلي رجل صالح، فلمّا أخذت منه كان الصحيفة. وببركة هذه الرؤيا انتشرت الصحيفة في الآفاق، بعد ما كان مطموس الأثر في هذه البلاد.

وأيضاً أرويها عن الشيخ الأعظم والوالد المعظم، مولانا عبد الله، عن الشيخ نعمة الله، عن الشيخ نورالدين علي بن عبد العالي.

وعن شيخ الإسلام والمسلمين الشيخ بهاء الدين محمد العاملي، عن أبيه الشيخ حسين بن عبد الصمد، عن الشيخ زين الدين، عن الشيخ علي بن عبد العالي.

وعن الشيخ بهاء الدين، عن الشيخ عبد العالي، عن الشيخ علي.

وعن الشيخ أبوالشرف وغيره، عن جدّي مولانا درويش محمد، عن الشيخ شمس الدين محمد بن داود، عن الشيخ ضياء الدين علي، عن الشيخ الشهيد محمد بن مكي.

وعن الشيخ علي، عن الشيخ علي بن هلال، عن الشيخ جمال الدين أحمد بن فهد، عن الشيخ علي بن الخازن، عن الشهيد، عن الشيخ فخر الدين و السيد عميد الدين و السيد تاج الدين محمد بن القاسم بن معية الحسني، عن الشيخ جمال الدين العلامة عن أبيه الشيخ سديد الدين و الشيخ أبي القاسم و الخواجة نصير الدين الطوسي و السيد

ص: 381





رضي الدين علي بن طاوس و السيد جمال الدين أحمد بن طاوس الحسني، عن العلامة محمد بن جعفر بن نما و السيد شمس الدين فخار بن معد الموسوي و السيد عبد الله بن زهرة، عن ابن إدريس و عميد الرؤساء هبة الله بن أحمد بن أيوب، و علي بن السكون، عن السيد الأجلّ، إلي آخر سند الصحيفة الكاملة».

مولانا محمد تقى در پايان يكى از طرق خود مى نويسد:

«والذي رأيت من أسانيد الصحيفة بغير هذه الأسانيد فهي أكثر من أن تحصي، ولا شك لنا في أنها من سيد الساجدين.

أمّا من جهة الإسناد، فإنها كالقرآن المجيد، وهي متواترة من طرق الزيدية أيضاً.

وأمّا من حيث العبارة، فهي أظهر من أن يذكر؛ فهو كالقرآن المجيد في نهاية الفصاحة.

وأمّا من جهة الإحاطة بالعلوم الإلهية، فهو أيضاً ظاهر لمن كان أدني معرفة بالعلوم.

والعمدة في ذلك أني كنت في أوائل البلوغ أو قبله طالباً للقرب إلي الله بالتضرّع والابتهال، فرأيت في الرؤيا صاحب الزمان وخليفة الرحمان صلوات الله عليه، وسألت عنه صلوات [الله عليه] مسائل أشكلت علي. ثمّ قلت: يابن رسول الله! ما يتيسّر لي ملازمتكم دائماً، أريد أن تعطيني كتاباً أعمل عليه. فأعطاني صحيفة عتيقة.

فلمّا انتبهتُ وجدتُ تلك الصحيفة في كتب وقف المرحوم المرحوم المبرور آقا غدير، فأخذت وقرأتها علي الشيخ بهاء الدين محمد، وكتبت صحيفتي من تلك الصحيفة، و قابلتها مراراً مع النسخة التي كتبها الشيخ شمس الدين محمد صاحب الكرامات، جدّ أبي شيخنا بهاء الدين محمد، وقال: كتبت تلك الصحيفة من نسخة بخط الشهيد، رضي الله عنه. و قال: كتبتها من نسخة بخط السديدي، رحمه الله. وقال: كتبتها من نسخة بخط علي بن السكون، وقابلتها مع النسخة التي كانت بخط عميد الرؤساء، ومع النسخة كانت بخطّ ابن إدريس.

وببركة مناولة صاحب الزمان، صلوات الله عليه، انتشرت نسخة الصحيفة في جميع بلاد الإسلام، سيما إصفهان، فإنه شذّ بيت لا تكون الصحيفة فيه متعددة، وهذا الانتشار

ص: 382





صار برهان صحة الرؤيا، والحمد لله ربّ العالمين علي هذه النعمة الجليلة.

والظاهر أنّ التسمية بزبور آل محمد صلي الله عليه وآله و إنجيل أهل البيت عليهم السلام علي ما ذكره الشيخ رشيد الدين محمد بن شهرآشوب المازندراني أنه كما أنّ الزبور والإنجيل جريا من الله تعالي علي لسان داود وعيسي بن مريم، كذلك جرت الصحيفة من الله تعالي علي لسان سيد الساجدين علي بن الحسين زين العابدين صلوات الله عليه. ويحتمل أن تكون منزلة من السماء علي رسول الله صلي الله عليه وآله، ولمّا كان الظهور علي يده عليه السلام صارت منسوبة إليه. والحمد لله رب العالمين والصلاة علي محمد وعترته المعصومين سلام الله تعالي عليهم أجمعين.

ويرتقي الأسانيد المذكورة هنا إلي ستة وخمسين ألف اسناداً ومائة إسناد».(1)

مؤلف گويد: از توفيقات الهى بر اين حقير دستيابى به نسخه خطى صحيفه كامله سجاديه به خطّ مبارك شيخ شمس الدين محمد جباعى جدّ عالى مقدار شيخ بزرگوار شيخ بهائى است.(2) وى بنا بر يادداشت نواده اش شيخ حسين بن عبد الصمد عاملى در آغاز همين نسخه، در سال 822 ق متولّد و در سال 886 ق وفات كرده است.

اين نسخه شريفه در اختيار شيخ بهائى عليه الرحمة بوده، و شاگردان وى بالأخص مولانا محمد تقى مجلسى از آن استنساخ كرده و نسخ ديگر را با آن مقابله كرده و از اين راه نسخ صحيفه منتشر گشته است.

ص: 383





1- . بحارالأنوار ج 107 ص 59-61.

2- . عالم جليل شيخ شمس الدين محمد بن على جباعى حارثى همدانى صاحب مجاميع معروف، از شاگردان فقيه عارف شيخ ابوالعباس احمد بن فهد حلّى است، و نسخ شايع صحيفه كامله سجاديه به او و به خطّ مباركش منتهى مى شود. شهيد ثانى در اجازه به نواده اش شيخ حسين بن عبدالصمد، از او چنين ياد كرده است: «الشيخ الزاهد العابد البدل صاحب الكرامات شمس الدين محمد العاملى». نقد الرجال ج 4 ص 186.




تصویر





آغاز صحيفه سجاديه نسخه جباعى

ص: 384





تصویر





انجام صحيفه سجاديه نسخه جباعى

ص: 385





تصویر





انجام صحيفه سجاديه نسخه جباعى

ص: 386





علامه مولانا محمد باقر مجلسى رضوان الله عليه نسخه جباعى و نيز نسخه اى را كه پدر بزرگوارش از آن استنساخ كرده در اختيار داشته است. وى مى نويسد:

«إنّ طرقي إلى الصحيفة السجادية صلوات الله على من ألهمها جمّة، وقد أوردتها في المجلّد الخامس والعشرين من كتاب بحار الأنوار، وفي الفوائد الطريفة، مع غنائها لاشتهارها وفصاحتها وبلاغتها وعلوّ مضامينها عن الأسناد، ولنذكر هنا أعلاها وأوثقها. فأمّا من طريق الوجادة فإنّي وجدتها بخطّ والدي العلامة قدّس الله روحه، وقد نقلها من خطّ الشيخ صاحب الكرامات والمقامات شمس الدين محمد».(1)

و در بحار الأنوار مى نويسد: «وأما سندنا إليه من طريق الوجادة، فهو أنّى وجدت النسخة التى بخطّ الشيخ السديد محمد بن على بن حسن الجباعى جدّ الشيخ البهائى، وقد نقلها من خطّ الشيخ العلامة الشهيد محمد بن مكى».(2)

علامه مير محمد حسين خاتون آبادى (نواده دخترى علامه مجلسى) نيز اين نسخه را در اختيار داشته است. وى در مناقب الفضلاء مى نويسد:

«واعلم أنّ نسخ الصحيفة المشهورة الموجودة بين الناس مأخوذة من النسخة البهائية، وهي بخط جدّه العالم الزاهد صاحب الكرامات والمقامات، الشيخ محمّد بن علي بن الحسن الجباعي، رضي الله عنهما؛ وكتب في آخرها أنّه نقلها من خطّ الشهيد، وهو نقله من خط السديدي، وهو الشيخ الفاضل الرشيد علي بن أحمد السديد، وهو نقله من خطّ علي بن السكون، وهو مؤلّف ديباجة الصحيفة المشهورة، والقائل لحدّثنا في مفتتحها أو الشيخ عميد الرؤساء هبة الله بن حامد رحمه الله تعالى على الخلاف المشهور في ذلك، والسند ينتهي اليهما معاً كما ذكرنا. وهذه النسخة البهائية كانت عند شيخنا البهائي رحمه الله، فاستنسخ والد جدّي المولى محمّد تقي المجلسي طاب ثراه منها وكتب بخطّه الشريف

ص: 387





1- . الصحيفة السجادية، ابطحى ص 677.

2- . بحار الأنوار ج 107 ص 164.




منها نسخة وبالغ في تصحيحها؛ ثمّ أخذ في مباحثتها ومدارستها في أوقات التحصيل سيّما شهر رمضان؛ وجعلها منتشرة بين الناس؛ فاستنسخوا منها وكثرت النسخ بعد ما كانت مهجورة، وشاعت؛ وكانت كلّها مأخوذة من تلك النسخة البهائية بخطّ جدّه الزاهد؛ وكانت عنده حتّى منّ الله عليّ ويسّرها لي؛ فهي الان عندي».(1)

گفتنى است كه علامه آقا حسين خوانسارى نيز همچون استاد در ترويج صحيفه سجاديه اهتمام داشته است. وى صحيفه را به فارسى ترجمه كرده و نسخ صحيفه را بر شاگردان قرائت و تصحيح نموده است.

او در سال 1088 ق به شاگردش سيد محمد باقر عاملى اصفهانى معروف به پيشنماز(2) اجازه روايت صحيفه سجاديه را داده و مى نويسد: «فإنّ السيّد النجيب الحسيب الفاضل الكامل التقي النقي الورع المتوقّد الزكي، سالك مسالك الرشاد، ناسك مناسك التقوي والسداد، السيّد محمّد باقر بن السيّد المرحوم السيّد علي رضا، صانه الله تعالي عمّا يوجب الخطأ والخطل، ووفّقه لارتقاء أعلي مدارج العلم والعمل، لمّا أطال

ص: 388





1- . علامه مجلسى فوائد و يادداشت هاى آغاز و انجام اين نسخه را در بحار الأنوار نقل كرده است. نسخه شريفه جباعى در اختيار جناب حاج شيخ محمد زاهد نجفى، فرزند عالم ربّانى و روحانى خدوم، أبوالشهيد، حاج شيخ احمد زاهد نجفى اصفهانى قرار داشت، و با توافق ايشان براى اولين بار با تلاش و مقدمه نگارنده به وسيله جناب آقا سيد صادق اشكورى تكثير و منتشر گرديد.

2- . عالم فاضل زاهد متّقى، در اصفهان نزد علامه مجلسى و آقا حسين خوانسارى تحصيل نموده و از آنان و شيخ حرّ عاملى اجازه نقل روايت دريافت كرده است. وى پيش نماز مسجد جديد عبّاسى بوده، در سال 1123 وفات يافته و در تخت فولاد تكيه آقا رضى مدفون گشته است. او كتاب هاى بسيارى از اخبار و غير آن وقف كرده است. سنگ نوشته مزارش چنين است: «لقد توفّي السيد الأيّد السند المسدّد المؤيد الفاضل العالم العامل التقي النقي، قدوة الزهاد، وأسوة العباد، ومقتدي العباد، وهاديهم إلي طريق الرشاد، الواصل إلي رحمة ربّه الغافر الغنيّ، السيد محمد باقر الحسيني، إمام الجماعة في الجامع الجديد الكبير العباسي، في شهر شوّال من شهور سنة ثلاث وعشرين ومائة فوق الألف من الهجرة المقدسة، وصار تاريخ وفاته تلك الفقره الشريفة: دخل السيد بالجنة بغير حساب في 1194».




التردّد وقرأ علي طرفاً صالحاً من صحف أحاديث أهل البيت وزبر آثار أصحاب العصمة، صلوات الله عليهم أجمعين، منها: هذه الصحيفة الكاملة المنسوبة إلي رابع ثان الثقلين مولانا الإمام السجاد علي بن الحسين عليهما السلام قراءة توضيح و إفصاح وتصحيح و إصلاح...».

تصویر





ص: 389






اعتبار احاديث كتب اربعه از ديدگاه مولانا محمد تقى

به اعتقاد مولانا محمد تقى تمام احاديثى كه در كتب اربعه شيعه نقل شده صحيح است، به اين معنى كه صاحبان كتب مزبور، علم قطعى به صحّت انتساب آن احاديث به ائمه طاهرين عليهم السلام داشته اند، و اصولى كه احاديث از آنها اخذ شده، كتاب هايى معروف و معتبر بوده، و روات و وسايط ميان صاحبان كتب اربعه و صاحبان آن اصول، صرفاً مشايخ اجازه اين كتاب ها بوده اند كه به خاطر اتّصال سند ذكر شده اند، و چنانچه شخصى مجهول يا ضعيف در آن وسايط واقع شده باشد ضررى به صحّت حديث وارد نمى كند. وى مى نويسد:

«آن كه صدوق گفته است كه... حكم به صحّت جميع اين احاديث مى كنم، موافق اصطلاح متقدّمين است، چنان كه شيخ بهاءالدين محمد رحمه الله تعالى در مشرق الشمسين ذكر كرده است، و از جاهاى ديگر نيز ظاهر مى شود، كه مراد ايشان از صحّت، آن است كه معلوم شود انتساب آن خبر به ائمه معصومين سلام الله عليهم، و علم ايشان حاصل شده است، يا به تواتر، يا به آن كه آن خبر را در اكثر اصول ايشان كه چهار صد اصل بوده است ذكر كرده باشند.

و آن چنان بوده است كه كتب احاديث كه در زمان حضرات ائمه هدى سلام الله عليهم مصنّف شده بود بسيار بود. از آن جمله ابن عقده در كتاب رجال خود اسامى اصحاب مصنّف حضرت امام جعفر صادق عليه السلام را ذكر كرده است كه چهار هزار مصنّف بودند، و چهار هزار كتاب ايشان يا بيشتر؛ چون بعضى كتب متعدّد داشته اند، از هر كتابى، بعد از آن كه احوال آن شخص را ذكر كرده است چند حديث از كتاب او نقل نموده است به ترتيب كتب فقه.

و اين كتاب عظيمى بوده است كه نزد مشايخ ما بوده است.

و همين شيخ كتاب هاى بسيار تصنيف نموده است در تفصيل كتاب هاى اصحاب

ص: 390






حضرت امام محمد باقر و غير آن حضرت سلام الله عليهم، و حافظ احاديث بوده است، و نقل كرده است كه آن چه در حفظ دارم از احاديث با سند، صد و بيست هزار حديث است، و آن چه سند آن را در خاطر ندارم سيصد هزار حديث است.

ابن نوح كه زمان او را دريافته است، و ثقه و معتمد است، و استاد شيخ طوسى است، در رجال كتابى تصنيف نموده است و مصنفين اصحاب حضرات را در آنجا ذكر كرده است، و بسيارى را در آنجا ذكر كرده است كه ابن عقده كتاب هاى ايشان را نداشته، و ابن نوح داشته است.

و به اين نسبت كه حساب كنيم، به آن چه شيخ طوسى از علماى حديث و كتب ايشان را ذكر كرده است، و شيخ نجاشى نيز در فهرست خود ياد كرده است، از حصر بيرون است. از جابر جعفى منقول است كه هفتاد هزار حديث از اسرار حضرت امام محمد باقر به خاطر دارم، و محمد بن مسلم سى هزار، و هم چنين، كه پاره اى از آن در فهرست مذكور خواهد شد، و در شرح نيز بسطى داده ام كه تا غايت هيچ كس از علما نكرده بودند. مجملاً از ميان اين كتاب هاى بسيار، چهار صد كتاب را انتخاب نمودند و آنها را اصول ناميدند، و در فهرست إن شاء الله مذكور خواهد شد.

و چون اين چهار صد اصل، معتمد ايشان بود، اگر خبرى را در اصول، بسيار مى ديدند حكم به صحّت آن مى كردند، يعنى البته حضرت فرموده است.

و هم چنين حكم به صحّت خبرى مى كردند كه به طرق متعدّده از ائمه صلوات الله عليهم منقول بود، و ايشان را از آن طرق، علم حاصل مى شد.

يا مى يافتند خبرى را در اصولِ جمعى [از روات] كه علما اجماع كرده بودند بر تصديق ايشان، مثل زراره، و محمد بن مسلم، و فضيل بن يسار،

يا اجماع كرده بودند كه هر خبرى كه صحيح شود كه ايشان گفته اند صحيح است، مثل صفوان بن يحيى، و يونس بن عبدالرحمان، و احمد بن محمد بن ابى نصر بزنطى،

يا اجماع نموده بودند كه عمل به روايات ايشان مى توان كرد، مثل عمار ساباطى، و

ص: 391





حفص بن غياث، و غياث بن كلوب، و سكونى و امثال ايشان كه شيخ الطائفه در عدّة [الأصول] ذكر كرده است ايشان را...

يا حديثى را مى يافتند در يكى از كتبى كه بر حضرات ائمه معصومين صلوات الله عليهم عرض نموده بودند، و حضرات تحسين فرموده بودند ايشان را...

مجملاً چيزهايى كه سبب علم ايشان بود بسيار بود، و چون به واسطه تسلّط سلاطين جور، بسيارى از آن كتب از دست رفت، علماء ما اين اصطلاح را وضع كردند، كه در فايده يازدهم مذكور شد، انتهى.

و ليكن هيچ دغدغه نيست كه اخبارى كه اين سه عظيم الشأن در اين چهار كتاب نقل كرده اند از آن كتب برداشته اند. محمد بن بابويه كه در اينجا [كتاب فقيه]، و در فهرست ذكر كرده است. و شيخ الطائفه نيز در آخر تهذيب و استبصار نقل كرده است. و محمد بن يعقوب كلينى اگر چه نگفته است كه از آن كتب نقل كرده ام، و ليكن از تتبّع، ما را جزم بلكه يقين به هم رسيده است كه از آن كتب روايت كرده است، به وجوه بسيار، از آن جمله خبرى كه شيخ صدوق و شيخ الطائفه مثلاً از كتاب حسن بن محبوب، يا حسين بن سعيد روايت كرده اند با(1) اسانيد خود به همين كتب، همان خبر را كلينى روايت نموده است به همان سند و غير آن، از ايشان، به همان متن.

و جزم داريم كه جمعى كه [كلينى] در سند كتاب هاى ايشان ذكر كرده است، مشايخ اجازه اين كتاب ها بوده اند كه به واسطه [و به خاطر] اتّصال سند ذكر كرده اند؛ و چون قريب العهد والزمان بودند به ايشان، يقيناً كتب آن مشايخ نزد ايشان مثل اين كتاب ها بوده است نزد ما، كه همه علم داشته اند كه آن كتب از آن مشايخ بوده است.

و جمعى از متأخرين اصحاب، رحمهم الله تعالى، [كه] به واسطه عدم تتبّع، اين معنى را نيافته بودند، حكم به ضعف بسيارى از اخبار كرده اند، با آن كه محمد بن يعقوب

ص: 392





1- . در اصل: به اسانيد.




رضى الله عنه در ديباچه كافى ذكر كرده است كه اخبار كافى آثار صحيحه است از اهل البيت صلوات الله عليهم. و ابن بابويه نيز حكم به صحّت اين اخبار نموده است.

و جزم داريم كه صحّتى كه ايشان مى گويند آن است كه يقيناً معصوم فرموده اند، و صحّت نزد متأخرين اين معنى دارد كه راويان ثقه و معتمدند، و گاه باشد كه ظنّ نيز به هم نرسد ازين خبرها به اصطلاح ايشان.

پس معنى كلام اين دو بزرگ [كلينى و ابن بابويه] اين است كه يقيناً اين خبرها از معصوم است كه گويا ايشان از معصوم شنيده اند.

و هيچ دغدغه نيست كه حكم به صحّت ايشان بهتر است از حكم به صحّت متأخرين. و آن كه رعايت اصطلاح متأخّرين كرده ايم از آن جهت است كه چون اكثر فضلا به طريقه ايشان مأنوس شده اند موجب تنفّر ايشان نشود...

بلكه ظاهر مى شود از بسيار جا كه ابن بابويه حديث غير صحيح را در هيچ كتابى از كتاب هاى خود نقل نكرده است، چنانكه در كتاب عيون أخبار الرضا حديثى نقل مى كند در جمع بين الأخبار، بعد از آن ذكر مى كند كه در سند اين حديث، محمد بن عبد الله مسمعى هست، و شيخ ما محمد بن الحسن بن الوليد به او بى اعتقاد بود، و من از اين جهت اين حديث را نقل كردم در اين كتاب كه من اين حديث را بر شيخ خواندم در كتاب رحمة سعد بن عبد الله، شيخ تقرير نمودند؛ به واسطه آن كه به سندهاى ديگر به شيخ رسيده بود، بنا بر اين من نقل نمودم، و اگر نه، هر چه شيخ ما به آن اعتقاد ندارد من آن را ذكر نمى كنم.

و گمان ما آن است كه شيخ او [ابن الوليد] بسيار از حدّ در رفته است در دقّت رجال؛ مع هذا هر گاه اين مقدار دقّت نموده باشند، دقّت ما بعد ايشان بى وجه است.

و شيخ الطائفه نقل كرده است كه صدوق، نقد رجال و حديث به مرتبه اى كرده

ص: 393





است كه فوق آن متصوّر نيست، و هم چنين محمد بن يعقوب كلينى، حتى(1) آن كه كلينى كافى را در عرض بيست سال تصنيف نمود، كه مى خواست كه هر خبرى كه در آنجا نقل كند علم داشته باشد كه از معصوم است.

و بسيار است كه كلينى خبرى را مرسلاً روايت مى كند، و همان خبر را ابن بابويه يا شيخ طوسى به اسانيد صحيحه كثيره روايت كرده اند در كتب خود. و در روضة المتقين در اكثر جاها به آن اشعار نموده ام.

بلكه بسيار جا هست كه متأخرين علما حكم كرده اند كه در اين باب حديثى نيست، يا حديث صحيحى نيست به اصطلاح ايشان، بنده ذكر كرده ام احاديث صحيحه اى در آن باب، وإن شاء الله تعالى به همه اشعار خواهد شد در اين شرح، چنان كه در روضه به آن اشعار نموده ام، و استدعاى بنده از فضلا آن است كه آن چه بنده نقل مى كنم به آن رجوع نمايند مكرّر تا خاطر ايشان جمع شود.

و صدوق در آخر اين كتاب، فهرست كتب [مشهوره] را ذكر كرده است، و از چهار صد كس، سه چهار كسى كم، روايت كرده است، و شايد دو سه كسى را نام برده باشد در فهرست كه در اصل كتاب نام ايشان را ذكر نكرده است. ممكن است كه از آن كتاب ها حديث نقل كرده باشد مرسلاً.

و از جمعى حديث نقل كرده است در اصل، كه در فهرست ايشان را ياد نكرده است. بنده سند آن را از كتاب هاى صدوق، و كلينى ذكر كرده ام.

و هم چنين بسيارى از اخبار را مرسل روايت كرده است و سند آن را ذكر نكرده است، يا به عنوان فتوا ذكر كرده است، سندهاى آن را هم يافته ام، اكثر آن را از كتاب هاى صدوق، و پاره اى از كلينى يافته ام، مگر بسيار نادرى كه نيافته باشم و از ده نمى گذرد. و چون خاطر او جمع بوده است ذكر سند نكرده است، نمى دانست كه چنين

ص: 394





1- . در اصل: تا آن كه.




زمانه خواهد شد كه اعتماد نكنند! اگر چه اكثر علماى سلف، قول صدوق را نصّ حضرات [ائمه عليهم السلام] مى دانند؛ چون از ارباب نص است، و اجتهاد در غير نص را جايز نمى داند، و هر جا اجتهاد كرده است و سهو كرده است در اجتهاد، علما آن را ذكر كرده اند، و مذكور خواهد شد، إن شاء الله.

«و كلينى در صحيح از معاوية بن عمار روايت كرده است. و بى دغدغه كتاب معاويه نزد محمد بن يعقوب بوده است، و طرق بسيار به او داشته است.

ديگر كتاب ابن ابى عمير نزد او بوده است، و طرق بسيار به او داشته است، و از جهة تفنن طريق، از همه طرق روايت مى كند.

و نمى دانست كه كار به اين جا خواهد رسيد كه بگويند ابراهيم بن هاشم را نمى شناسيم! و سهل بن زياد ضعيف است، و امثال اينها؛ و اگر نه هميشه از جمعى روايت مى كرد كه شما به ايشان اعتقاد داشته باشيد.

غرض اين است كه متذكّر شوى و مطّلع شوى بر سخافت آراء جمعى كه خبر از جايى ندارند، أولاً هرگز ديدى كه شيخ طوسى تا علامه [حلّى] رحمهم الله تعالى، گفته باشند كه اين حديث ضعيف است از جهت اين جماعت؟ چون معلوم بوده است كتب كه از آن جماعت است. مثلاً الحال هرگز به خاطرت رسيده است كه بگويى كه قواعد معلوم نيست كه از علامه باشد و شرايع محقق معلوم نيست كه از محقق باشد؛ چون در طرق اجازه قواعد و شرايع جمعى هستند كه ما ايشان را نمى شناسيم!

بلكه يقين است كه اين كتب از ايشان است، و اجازه محض تيمّن و تبرّك است...

و اگر نيكو تامل كنى البته چنين است، و كتب اين جماعت كالشمس فى رابعة النّهار بوده است؛ و چون طبايع اهل عصر چنين بوده است، از جهت تطبيب قلوب ايشان مى گوييم كه طريق به حريز چهل طريق صحيح است كه از فهرست صدوق، و شيخ از طريق صدوق چهل طريق است، و اگر اندكى پايين تر آييم صد باره نهصد هزار طريق بيشتر داريم، و اگر از خود تا به ايشان حساب كنيم هزار باره از عدد ريگ بيابان ها

ص: 395





و از موى گوسفندان و ساير حيوانات بيشتر است.

بلى اگر كسى سخن گفته است در حريز و زراره و جمعى كه حديث را از معصوم نقل كرده اند سخن گفته اند، نه در كسى كه از حريز روايت كرده است؛ چون كتب حريز در ميان ايشان بوده است تا زمان ابن ادريس، و در آخر سرائر از كتب جمعى، احاديث مستطرفه روايت كرده است».


نظر مولانا محمد تقى مجلسى در ردّ و قبول احاديث

مولانا محمد تقى به نظرات ابن غضائرى در جرح روات اعتقادى نداشته و از اين كه بر اساس نظر ابن غضائرى حديثى مورد بى اعتنايى قرار گيرد شاكى است.

وى در شرح فارسى فقيه مى نويسد:

«مالك كتابى دارد جدا كه از حضرت صادق روايت كرده است. علماى ما آن كتاب را روايت كرده اند، از آن جمله ابن ابى عمير نزد مالك خواند آن كتاب را، و صدوق در امالى و غير آن نقل كرده است اين اخبار را؛ و از اين جهت است كه عامه و خاصه هم از ابن ابى عمير روايت كرده اند، و جاحظ در كتبش از او روايت كرده است و گفته است اگر چه او را افضى است امّا أصدق الناس است.

و قانون أجلاء محدّثين ما رضى الله عنهم اين بود كه اگر از طرق ائمه هدى، صلوات الله عليهم، حديثى صحيح بود، به اين معنى كه خود از ائمه هدى شنيده بودند، يا نزد ايشان متواتر بود، و همان حديث را مالك بن انس يا انس بن مالك يا ابوهريره و امثال ايشان روايت كرده بودند، از جهت تأليف قلوب عامه و از جهت تقيه و از جهت الزام ايشان، از ايشان روايت مى كردند، و بسيار بود كه كتب عامه را درس مى گفتند، و به اين وسيله، بسيارى از سنّيان شيعه مى شدند، و جمعى از اصحاب رجال كه اينها را نمى فهميدند جرح امثال اين اجلا كردند.

و از آن جمله محمد بن عبد الله بن مطلب شيبانى كه در طلب حديث در جميع بلاد

ص: 396






مسافرت كرد و احاديث اهل بيت را از همه جا مى شنيد، و از جمله آثار اوست صحيفه كامله كه محدثين خراسان داشتند و در عراق نبود، و بزرگان علماى ما مثل شيخ مفيد و حسين بن عبيدالله و ابن عبدون و غيرهم از او روايت كرده اند، و غنيمت مى دانستند وجود او را كه احاديث بسيار جمع كرده بود.

و امثال ابن غضائرى جرح او كردند، از آن جمله ابن غضائرى ذكر كرده است كه ابوالمفضّل وضاع حديث است و احاديث غير معروف بسيار روايت مى كند كه در كتب عراقين نيست و من كتبش را ديدم و در آنجا اسانيد بود و متون نبود و متون بود و اسانيد نبود، و رأى من آن است كه عمل نكنيد به حديثى كه او روايت كرده باشد و بس. نيكو تفكر كن كه اين شيخ چه گفته است؟

أولاً معنى ندارد كه شخصى سند فقط را در كتاب نقل كند مگر وقتى كه أولاً حديث را به سندى ذكر كند و بعد از آن سندى ديگر ذكر مى كند و در آخر از جهت اختصار، مثله مى گويند، و متّفق اند محدثين كه در چنين حديثى لازم نيست كه مماثلت من جميع الوجوه باشد، بلكه من حيث المعنى كافى است.

و متون بدون اسانيد، يا از آن جهت است كه آن حديث در نهايت اشتهار بوده است، مثل حديث

«إنما الأعمال بالنيّات» و حديث

«لقد كثرت عليّ الكذّابة» و امثال اينها، يا دغدغه در سند دارد و حديث را مرسلاً از جهة تأييد يا حصول تواتر نقل مى كنند؛ چون احاديث بسيار وارد شده است كه اگر از ما حديثى به شما رسد و شما نفهميد، نفى آن مكنيد و اگر چه سندش صحيح نباشد؛ چون ممكن است كه ما گفته باشيم و ردّ بر ما ردّ بر خدا و رسول است.

بلكه اگر يقين دانيم فسق او را نفى نمى توان كرد، و حق سبحانه و تعالى فرموده است كه اگر فاسقى خبرى بياورد شما تثبّت كنيد و عمل مكنيد تا ظاهر شود صدق و كذب آن، نفرموده كه بگوييد دروغ است يا موضوع است، و به غير از حق سبحانه و تعالى كه مى داند راست و دروغ كسى را؟ پس معقول است به امثال اين وجوه، بزرگى

ص: 397





را كه نظيرش در عالم نيست نفى كنند و وضّاع حديثش گويند؟! اميد كه حق سبحانه و تعالى بر ما و ايشان نگيرد امثال اين اغلاط در اجتهاد را.

مثلاً خود شنيدم از بعضى از مشايخ كه مى فرمودند كه عجب از محدّثين ما كه امثال اين حديث را در كتب نقل كرده اند! چه مطلب بر اين مترتّب مى شود كه حرم بلند باشد و سيل از بيرون داخل نمى شود؟

اين شكسته عرض نمود كه در حديث صحيحى از عبد الله بن سنان وارد است كه حق سبحانه و تعالى را سه حرم است كه حرمت آنها را اعظم از همه كرده است؛ يكى كتاب الله است كه جامع علوم و حكم انوار الهى است، و دويم كعبه معظّمه است كه قبله عالميان است و نمازى مقبول و صحيح نيست بدون توجه به آن. و سيم عترت پيغمبر شماست صلى الله عليه و آله.

و در اينجا ممكن است كه مراد از حديث، معنى سيم باشد.

[آن شيخ] تحسين بسيار كرد، و توبه كرد كه ديگر ردّ حديث نكند.

مجملاً هيچ حديثى را رد نمى بايد كرد.(1)


مولانا محمد تقى مجلسى و ترويج فقه الرضا عليه السلام

مولانا محمد تقى اولين كسى است كه كتاب فقه منسوب به حضرت رضا عليه السلام را رواج داد و پس از او فرزندش علامه مجلسى مطالب اين كتاب را در بحار الأنوار مورد استفاده قرار داده و در ابواب مختلف بحار درج نمود. او مى نويسد:

«وكتاب فقه الرضا عليه السلام، أخبرني به السيد الفاضل المحدّث القاضي أمير حسين طاب ثراه بعد ما ورد إصفهان. قال: قد اتّفق في بعض سني مجاورتي بيت الله الحرام أن أتاني جماعة من أهل قم حاجّين، وكان معهم كتاب قديم يوافق تاريخه عصر

ص: 398






1- . لوامع صاحبقرانى ج 8 ص 345.




الرضا صلوات الله عليه.

وسمعت الوالد رحمه الله أنّه قال: سمعت السيّد يقول: كان عليه خطّه صلوات الله عليه، وكان عليه إجازات جماعة كثيرة من الفضلاء. وقال السيّد: حصل لي العلم بتلك القرائن أنه تأليف الإمام عليه السلام؛ فأخذتُ الكتاب وكتبته وصححته.

فأخذ والدي قدّس الله روحه هذا الكتاب من السيّد، واستنسخه وصحّحه.

وأكثر عباراته موافق لما يذكره الصدوق أبوجعفر بن بابويه في كتاب من لا يحضره الفقيه من غير سند، وما يذكره والده في رسالته إليه.

وكثير من الأحكام التي ذكرها أصحابنا ولا يعلم مستندها مذكورة فيه».(1)

مولانا محمد تقي در اين باره مي نويسد:

«من فضل الله علينا أنّه كان السيّد الفاضل الثقة المحدث، القاضي أمير حسين رحمه الله مجاوراً عند بيت الله الحرام سنين كثيرة، وبعد ذلك جاء إلي هذا البلد.

ولمّا تشرّفت بخدمته وزيارته، قال: إنّي جئتكم بهدية نفيسة، وهي الفقه الرضوي.

قال: لمّا كنت في مكة المعظمة، جائني جماعة من أهل قم مع كتاب قديم كتب في زمان أبي الحسن علي بن موسي الرضا عليه السلام، وكان في مواضع منه بخطه صلوات الله وسلامه عليه. وكان علي ذلك إجازات جماعة كثيرة من الفضلاء، بحيث حصل لي العلم العادي بأنّه تأليفه عليه السلام، فاستنسختُ منه وقابلته مع النسخة.

ثمّ أعطاني الكتاب، واستنسختُ منه نسخة، أخذها بعض الفضلاء ليكتب عليها، ونسيت الأخذ، ثمّ جاءني [بها] بعد إتمام الشرح العربي علي الفقيه المسمّي بروضة المتقين، وقليل من الشرح الفارسي.

ثمّ لمّا تفكّرتُ فيه ظهر لي أنّ هذا الكتاب كان عند الصدوق وأبيه، وكلّ ما ذكره علي بن بابويه في رسالته إلي ابنه فهو عبارته إلا نادراً.

ص: 399





1- . بحار الانوار ج 1 ص 11 12.




وكلّ ما ذكره الصدوق في هذا الكتاب بدون السند فهو أيضاً عبارته.

فرأيتُ أن أذكر في مواضعه أنّه منه، لتندفع اعتراضات الأصحاب وشبهاتهم.

والظاهر أنّ هذا الكتاب كان موجوداً عند المفيد أيضاً، وكان معلوماً عندهم أنه من تأليفه عليه السلام؛ ولذا قال الصدوق: ما أفتي به وأحكم بصحته».(1)

وى در لوامع قدسيه مى نويسد:

«ظاهرش آن است كه على بن بابويه اين عبارت را و ساير عباراتى كه به پسرش نوشته است از كتاب فقه رضوى برداشته باشد، بلكه اكثر عباراتى كه صدوق از خود مى گويد از آن كتاب برداشته باشد. و اين كتاب در قم ظاهر شد و نزد ما هست.

و ثقه عدل قاضى مير حسين طاب ثراه قريب به ده سال قبل از اين، از روى آن كتاب نوشته بود، و چند جا خط حضرت امام رضا صلوات الله عليه بر آنجا بود كه من اشاره كرده ام به آن، و صورت خط حضرت را قاضى نوشته بود، من نيز نوشتم.

و از موافقت آن نسخه به آن نسخه من لا يحضره الفقيه ظنّ قوى به هم مى رسد كه على بن بابويه و محمد بن على هر دو علم داشته اند به آن كه اين كتاب تصنيف آن حضرت است كه گفته است صدوق كه ميان من و خدا حجت است.

و چون سهوى واقع شد بنده را، تا اينجا ملاحظه نكردم و از اينجا تا به آخر إن شاء الله تعالى اشاره به آن خواهم كرد.

مظنون اين است كه قدما خصوصاً صدوق اين كتاب را داشته است، و يقين داشته است كه تاليف حضرت ابى الحسن على بن موسى الرضا صلوات الله عليهما است، به آن عمل مى كرده است و ديگران به اعتبار جلالت قدر او، اعتماد به گفته او مى كرده اند و جمعى نيز خود داشته اند، و دو شيخ فاضل صالح ثقه گفتند كه اين نسخه را از قم به مكه آوردند، چون نسخه قديمى بود و خطوط اجازات علماء بر آن بود و

ص: 400





1- . خاتمة المستدرك ج 1 ص 231 به نقل از فوائد سيد بحرالعلوم و مفاتيح الاصول سيد مجاهد.




در چند جا خط حضرت بر آن بوده، و قاضى مير حسين طاب ثراه از روى آن نسخه اى نوشته بود و به اين شهر آمد، و بنده از آن نسخه، نسخه اى برداشتم.

و عمده اعتماد بنا بر اين است كه اكثر آن چه پدرش در رساله به صدوق نوشته است به همان عبارت است، و اكثر آن چه صدوق نسبت به كسى نمى دهد همان عبارت است به اندك تغييرى در بعضى از اوقات، و اين نسخه سبب عذر قدماست در آن چه گفته اند، و سبب احتياط اين فقير است.(1)


مولانا محمد تقى و تفسير منسوب به امام عسكرى عليه السلام

مولانا محمد تقى تفسير منسوب به امام حسن عسكرى عليه السلام را كه صحّت انتساب آن به امام، مورد اختلاف است، معتبر دانسته و علاوه بر توثيق روات آن، متن كتاب را همچون صحيفه سجاديه، دليل بر صحّت آن مى داند.

صاحب نقد الرجال مى نويسد:

«محمّد بن القاسم، و قيل: ابن أبي القاسم المفسّر الأسترآبادي، روي عنه أبوجعفر بن بابويه، ضعيف كذّاب، روي عنه تفسيراً يروي عن رجلين مجهولين، أحدهما يعرف بيوسف بن محمّد بن زياد، و الآخر علي بن محمّد بن يسار، عن أبيهما، عن أبي الحسن الثالث عليه السلام. و التفسير موضوع عن سهل الديباجي عن أبيه بأحاديث من هذه المناكير. رجال ابن الغضائري».

مولانا محمد تقى در حاشيه نقدالرجال مى نويسد:

«لا يخفي أنّ معرفة الصدوق بإسناده، و قوله: و أعتقد أنّه حجّة فيما بيني و بين ربي، و قد ذكره فيه الأخبار عنه، و كذا معرفة أستاذ أستاذه أكثر من معرفة الغضائري، و كذا

ص: 401






1- . لوامع صاحبقرانى، ج 8، ص 32.




جماعة كثيرة من الأصحاب، مع أنّ متن الكتاب دليل صحته كالصحيفة و القرآن».(1)

وى در لوامع قدسيه نيز مى نويسد:

«اين حديث مأخوذ است از تفسير حضرت امام حسن عسكرى كه صدوق به سه واسطه از آن حضرت روايت مى كند، و با استادش كه محمد بن قاسم است معاشرت داشته است، و او از استادانش، و ممكن است كه صدوق نيز با ايشان نيز معاشرت داشته باشد، و حكم به صحّت اين خبر كرده است، و گفته است كه ميان من و خدا حجّت است. يقيناً او اعرف بوده است به حال ايشان از ابن غضايرى كه علما توثيقش نكرده اند صريحاً، و حال او بر ما ظاهر نيست، بلكه ظاهر است كه ورع نداشته است، و گفته است كه مفسّر استرآبادى كذّاب است به اعتبار نقل اين خبر، و شك نيست كه استرآبادى استرآباديان را بيشتر از عربان بغداد مى شناسد، و به غير از معصوم، كه جزم مى تواند كرد كه اين تفسير موضوع است؟...

هر كه اندك ربطى به كلام ائمه دارد او را جزم به هم مى رسد كه اين تفسير از معصوم است. و صدوق اين تفسير را از محمد روايت كرده است، و فحول علماء ما اين تفسير را به ما رسانيده اند از ثقات معتمدين، حتّى آن كه محدّثين اين سند را اعلى اسانيد مى دانند، و از آن جمله يك حديث را شفاهاً به يك ديگر رسانيده اند، چنانكه خبر داد به ما شيخ المحدّثين بهاء الملّة والحقّ والدّين محمد بن الحسين، از پدرش از شيخ زين الدين، از شيخ نورالدين على بن عبدالعالى، از شيخ شمس الدين محمد پسر عمّ شهيد، از شيخ ضياء الدين على پسر شيخ شمس الدين محمد بن مكى شهيد، از پدرش، از شيخ فخرالدين محمد بن علامه و سيد عميد الدين، هر دو از علامه شيخ جمال الملة و الدّين حسن، از پدرش شيخ سديد الدين يوسف، از سيد شمس الدين فخار بن معد موسوى. و از شيخ شهيد، او از مرندى محمد بن صالح، از سيد فخار، از شيخ شاذان، از

ص: 402





1- . نقد الرجال ج 4، ص 658.




شيخ جعفر بن محمد دوريستى، از پدرش، از صدوق، از محمد بن قاسم، به سند متن، از حضرت اميرالمؤمنين صلوات الله عليه، كه روزى حضرت سيد المرسلين صلّى الله عليه و آله به بعضى از اصحاب خود فرمودند كه يا عبد الله! دوست دار خوبان را از جهت رضاى الهى، و دشمن دار بدان را از جهة رضاى الهى، و موالات كن خوبان را فى الله، و معادات كن با بدان فى الله؛ زيرا كه دوستى حق سبحانه و تعالى حاصل نمى شود مگر با اين افعال، و هيچ كس مزه ايمان را نمى يابد هر چند نماز و روزه بسيار كند تا چنين نشود كه دوستى و دشمنى را خالصا لله كند... پس آن شخص گفت: يا رسول الله من چگونه بدانم كه دوستى و دشمنى من لله است؟ و دوست خدا كيست كه من با او دوستى كنم و دشمن خدا كيست تا من با او دشمنى كنم؟ پس حضرت سيدالمرسلين صلّى الله عليه و آله اشاره به حضرت اميرالمؤمنين كردند و فرمودند كه او را مى بينى؟ گفت: بلى، حضرت فرمودند كه دوست او دوست خداست؛ با او دوستى كن، و دشمن او دشمن خداست؛ با او دشمنى كن. با دوست او دوستى كن اگر چه پدرت را كشته باشد و با دشمن او دشمنى كن اگر چه پدرت يا فرزندت باشد.

و علماء ما در اجازات شفاهى اين حديث را تيمناً و تبركاً مى نويسند.

و حق آن است كه اين تفسير گنجى است از گنج هاى حق سبحانه و تعالى».(1)


مولانا محمد تقى مجلسى و نماز جمعه

مولانا محمد تقى رساله اى در اثبات وجوب عينى نماز جمعه در زمان غيبت تأليف كرده و در آن دويست حديث بر اثبات مدعاى خود نقل نموده است.

فقيه محدّث عارف ملا محسن فيض كاشانى در زمان حيات مولانا محمد تقى، بخشى از رساله او را در رساله شهاب ثاقب خود نقل كرده است. وى مى نويسد:

ص: 403






1- . لوامع صاحبقرانى، ج 7، ص 533-534.




«قال الفقيه العارف محمد تقي بن مجلسي، أطال الله بقائه، في رسالة مبسوطة ألّفها في تحقيق هذه المسألة وإثبات الوجوب العيني من دون اشتراط اذن، وبلغ الكلام فيها غايته و تجاوز الحديث نهايته، بعد أن نقل فيها آياتاً منيرة، وأورد أخباراً كثيرة، وذكر وجوه دلالتها: فصار مجموع الأخبار مأتي حديث؛

فالذي يدلّ علي الوجوب بصريحه من الصحاح والحسان والموثّقات وغيرها أربعون حديثاً.

والذي يدلّ بظاهره علي الوجوب، خمسون حديثاً.،

والذي يدلّ علي المشروعية في الجملة، أعمّ من أن يكون عينياً أو تخييرياً، تسعون حديثاً،

والذي يدلّ بعمومه علي وجوب الجمعة وفضلها عشرون حديثاً.

ثمّ الذي يدلّ بصريحه علي وجوب الجمعة إلي يوم القيامة حديثان،

و الذي يدلّ علي عدم اشتراط الأذن بظاهرة ستة عشر حديثاً،

بل أكثرها كذلك، كما مرّت الإشارة إليه في تضاعيف الفصول. وأكثرها أيضاً يدلّ علي الوجوب العيني، كما أشير إليه.

فظهر من هذه الأخبار المتواترة الواضحة الدلالة التي لا يشوبها شكّ، ولا تحوم حولها شبهة، من طرق سيد الأنبياء والمرسلين والأئمة الطاهرين، صلوات الله عليهم أجمعين، أنّ صلاة الجمعة واجبة علي كلّ مسلم عدا ما استثني.

وليس في هذه الأخبار مع كثرتها تعرّض لشرط الإمام ولا من نصبه، ولا لاعتبار حضوره في إيجاب هذه الفريضة المعظمة؛ فكيف يليق بالمؤمن الذي يخاف الله تبارك وتعالي إذا سمع مواقع أمر الله ورسوله وائمته، صلوات الله عليهم، وإيجابها علي كلّ مسلم وعلي كلّ مؤمن وعلي كلّ عامل، أن يقصر في أمرها، ويتعلّل بخلاف سلار وابن ادريس فيها، مع اتّفاق كافّة العلماء علي وجوبها! وأمر الله تعالي ورسوله وأئمته صلوات الله عليهم أحقّ، ومراعاته أولي. فليحذر الذين يخالفون عن أمره أن تصيبهم

ص: 404





فتنة أو يصيبهم عذاب أليم. انتهي كلامه سلّمه الله تعالي.

واستصوب قوله في هذه الرسالة وما ذهب إليه في هذه المسألة، السيدان الجليلان: السيد حسن القايني وأمير محمد زمان المشهدي، رحمهما الله، واستحسناه وقوّياه. كتبا ذلك بخطّهما في آخر رسالته، علي ما رأيناه».(1)

وى در لوامع صاحبقرانى مى نويسد:

«و ظاهر مى شود كه وجه ترك نماز جمعه همين بود كه چون هميشه پادشاهان سنّى بودند و خود مى كردند يا منصوب ايشان، و شيعيان از روى تقيه نمى كردند يا با ايشان مى كردند، تا آن كه حق سبحانه و تعالى به فضل عميم خود، پادشاهان صفويه را، انار الله تبارك و تعالى برهانهم، مؤيد گردانيد به ترويج دين مبين حضرات ائمه معصومين صلوات الله عليهم اجمعين، بعد از آن نماز جمعه را علانيه به جا آوردند.

و اوّل كسى كه به جا آورد شيخ نور الدين على بن عبد العالى بود.

شنيدم از ابو البركات و از جدّ خودم كه چون شيخ على به اصفهان آمدند، در مسجد جامع عتيق نماز جمعه به جا آوردند، تمام مسجد پر شد كه ديگر جا نماند.

و بعد از او شيخ حسين بن عبد الصمد رحمه الله نماز جمعه به جا آوردند.

و بعد از او مولانا عبد الله طاب ثراه.

و بعد از او سيد الفضلاء مير محمد باقر داماد، نوّر ضريحه.

و بعد از او شيخ بهاء الدين محمد قدّس سرّه به جا آوردند.

و در نجف اشرف مولانا احمد اردبيلى قدس سرّه [اقامه] مى كردند.

و در جبل عامل، شيخ حسن [صاحب معالم] و سيد محمد [صاحب مدارك].

و در مشهد مقدّس مير محمد زمان، انار الله مراقدهم الزكيه، به جا آوردند.

مجملاً به بركت ايشان رواج شرع شد، و بعد از آن ترك نشد، و اميد است كه اين

ص: 405





1- . الرسائل الفقهية، فيض كاشانى، تحقيق سيد ابوالقاسم نقيبى، ص 75 77.




دولت ابد پيوند، متصل به ظهور حضرت صاحب الأمر صلوات الله عليه شود، و هميشه شعاير اسلام و ايمان بر پا باشد، بجاه محمد و عترته الأقدسين.

و در صحيح به اسانيد متكثّره وارد است از محمد بن مسلم و ابوبصير كه حضرت امام محمد باقر صلوات الله عليه فرمودند كه: هر كه سه جمعه پى در پى نماز جمعه را ترك كند حق سبحانه و تعالى نور ايمان را از دل او مى برد. و در روايت صحيحه ديگر از آن حضرت صلوات الله عليه منقول است كه هر كه سه جمعه را ترك كند بى عذرى حق سبحانه و تعالى طبع كند بر قلب او، يعنى نور ايمان را از دل او بيرون برد.

بلكه اين مضمون از حضرت سيد المرسلين و ائمه طاهرين متواتر است به عبارات مختلفه، و مضمون همه راجع به اين معنى مى شود، و اكثر آن را در رساله نماز جمعه ذكر كرده ام، هر كه تفصيل خواهد رجوع به آن كند، و احاديث داله بر وجوب نيز خواهد آمد در اين كتاب».(1)

علامه خوانسارى در روضات الجنات مى نويسد:

«ثمّ ليعلم أنّ هذا المولي النبيل الجليل هو أوّل من فوّضت إليه إمامة الجمعة بمسجديه الأعظمين، بعد إماميهما الأقدمين: السيد الداماد وشيخنا البهائي العاملي، وذلك غبّ ما كان أمرها غير منتظم في سنين عديدة، فكان يقيمها مرّة صاحب الذخيرة بإشارة من خليفة السلطان، ومرّة الشيخ لطف الله العاملي... بإرادة بعض سلاطين الوقت، ومرّة بعض أبناء من تقدّمهما من الأعيان، الي أن استقرّ الأمر عليه رحمه الله بمشيئة الله الملك المنّان، فلم يخرج من بيته المكرّم الجليل الي الآن. وقد كتب رحمه الله في صلاة الجمعة رسالة ينقل عنها سميّنا المتأخر في مطالع الأنوار. وقد سلم هذا المنصب الجليل في زمانه، فلم يجسر علي مشاركته فيها أحد من أترابه وأقرانه.

ثمّ لمّا توفّي المرحوم المجلسي الثاني أعلي الله مقامه ولم يكن في أولاده من كان حقيقاً

ص: 406





1- . لوامع صاحبقرانى ج 4 ص 514.




بهذا المنصب ورثه منه من كان بنته في بيته، وهو والد اسباطه السادات، أعني السيد الفاضل المتبحّر الأمير محمد صالح بن السيد عبدالواسع الحسيني...».(1)


نوادرى از مولانا محمد تقى مجلسى به نقل از لوامع قدسيه

1. «در حديث حسن كالصحيح از حضرت امام جعفر صادق صلوات الله عليه وارد است كه فرمودند كه اگر سوره حمد را هفتاد بار بر مرده بخوانم و زنده شود، در آن تعجبى نيست. و فرمودند كه نخواندم سوره حمد را هفتاد مرتبه بر هيچ دردى مگر آن كه ساكن شد». و اين بنده زياده از هزار بيمارى كه اكثر را گمان داشتند كه محتضر است حتى اطبا، عيادت نمودم، و هفتاد حمد خواندم، و حق سبحانه و تعالى شفا داد.

و به يك مرتبه حمد با توجّه نيز حق سبحانه و تعالى شفا داده است.

و اگر بيمارى سهل است بنده به يك مرتبه اكتفا مى كنم، و اگر وسط است هفت مرتبه مى خوانم، و حديث هفت، مظنون من است و الحال يقين ندارم، و همچنين چهل مرتبه مى خوانم وقتى كه شديدتر باشد، و اگر بسيار شديد باشد هفتاد مرتبه مى خوانم.

و حصر تجربه نمى توانم كرد، و عموم حديث اول شامل همه هست».(2)

2. «ديگر همه را در پناه الهى در مى آورد به آية الكرسى. و اين آيه فى نفسها معجزه اى است از معجزات سيد المرسلين صلى الله عليه و آله نظر به خواص و عوام.

امّا خواص، به اعتبار اشتمال آن بر اصول معارف الهيه، و امّا عوام از جهت حفظ، چنان كه در جميع بلاها و مهالك، مكرّر تجربه ها شد، كه علم يقينى حاصل است كه به سبب اين آيه آن بلاها مدفوع شد. و هم چنين سوره حمد نيز معجزه اى است باهره به

ص: 407






1- . روضات الجنات ج 2 ص 122.

2- . لوامع صاحبقرانى، ج 2، ص 132.




حسب صورت و معنى، مثل آية الكرسى، و فضايل اين آيه بسيار است.

و ايضاً از حضرت امام جعفر صادق صلوات الله عليه منقول است كه هرگاه در منزلى خوف داشته باشيد، در وقت خواب تسبيح فاطمه زهرا صلوات الله عليها و آية الكرسى بخوان. و آن چه اين ضعيف در سفر مكّه معظمه مشاهده نمودم اين بود كه هر شب [كه] دوازده مرتبه آية الكرسى خود مى خواندم يا بنده زاده مى خواند، آن شب كلّ حاج ايمن بودند، و اگر شبى فراموش مى شد آن شب تا صبح خايف بودند، و دزدان از ايشان چيزها مى بردند، و در قافله فرياد بر آسمان مى رفت. و چون آن وحشت را مى ديدم، چون دوازده مرتبه خوانده مى شد يك مرتبه همه صداها فرو مى نشست.

و از كوه كيلويه مى گذشتيم و كوهستان بسيار بود و كجاوه قريب به هزار بود، هر روز كه دوازده مرتبه آية الكرسى خوانده مى شد كجاوه بر كوه نمى خورد و به سلامت بودند همه. اتفاقاً روزى كه از كوهستان بيرون آمديم و به صحراى هموار رسيديم مساهله كردم در خواندن، در آن روز كجاوه بسيار شكست، تا باز خواندم ايمن شديم.

و در روزى اعراب از پيش قافله رفتند و كارى نساختند، و حمله ما در عقب همه بود، ايشان متوجّه ما شدند، و چند شمشيرى در حمله بود و تفنگى شكسته. بنده زاده شمشير كشيد با دو سه كس ديگر، به ايشان گفتم كه اعراب نيزه دارند و به نيزه شتران را پيش مى كنند، شما آية الكرسى بخوانيد. همه شروع در آية الكرسى كرديم، تا رسيدند به ما، و تخميناً حمله ما يك فرسخ از حمله ها پستر بود، و چون اعراب نزديك شدند ايستادند، به يك مرتبه صداى تفنگى بر آمد، و از حمله ما نبود و حمله هاى ديگر پيش بودند، حق سبحانه و تعالى رعبى در دل ايشان انداخت و برگشتند و متوجه حمله آخرى شدند كه پيش از ما بودند، و چند شتر را با مردمش پيش كردند و همه را برهنه كردند و گفتند كه زخم نيز بر ايشان زده بودند، و بنده دو كس را مجروح ديدم.

و اين بنده آية الكرسى را از اعظم معجزات حضرت سيد المرسلين صلّى الله عليه و

ص: 408





آله مى دانم، و در هر حادثه كه واقع شد و خواندم آن بلا در ساعت برطرف شد، و چون سبب طول مى شد اختصار نمودم، و غرايب بسيار ديده ام...

و اين بنده آية الكرسى را از جهت دفع همه بلاها تجربه كرده ام».(1)

3. «و از جمله مجرّبات، دعاى گندم است كه در حديث صحيح از داود بن زربى وارد شده است كه گفت: در مدينه بيمار شدم بيمارى سخت، خبر كوفت من به حضرت امام جعفر صادق صلوات الله عليه رسيد، بمه ن نوشتند كه خبر بمه ن رسيد كه بيمارى، يك صاع از گندم بخر، و آن يك من تبريز است و چهارده مثقال صيرفى و ربع مثقال، و بر پشت بخواب، و گندم را بر سينه ات بريز تا متفرّق شود، و بگو:

«اللهمّ اني أسألك باسمك الّذي اذا سألك به المضطرّ كشفت ما به من ضرّ و مكّنت له في الأرض و جعلته خليفتك علي خلقك أن تصلّي علي محمّد و آل محمّد و أن تعافيني من علّتي». بعد از آن درست بنشين و گندم را از دور خود جمع كن و همين دعا را بخوان، و چهار حصه كن، و هر مدّى را به مسكينى بده، و اين دعا را بخوان در وقت دادن به مسكين. داود گفت: چنين كردم، و گويا كه دست و پاى مرا بسته بودند و گشاده شد، و بسيار كسى كردند و منتفع شدند.

و بنده محمد تقى حصر نمى توانم كرد آن چه را به اين عمل شفا يافتند.

و چون مى بايد كه هر چه فرموده اند چنان كنند، از آن جمله خريدن گندم است، بهتر آن است كه بخرند، هر چند گندم داشته باشند، و يك صاع بخرند، و زياد و كم نباشد، و بيمار بخرد و ديگرى نخرد، و خود بر سينه خود بريزد با امكان، و خود گندم را جمع كند، و خود چهار قسمت صحيح كند، و خود دعا بخواند در وقت ريختن، و در وقت قسمت كردن نيز دعا بخواند، و بهتر آن است كه خود به مسكين دهد، و در وقت دادن دعا بخواند، و اگر خود نتواند خواندن تلقينش كنند كه بخواند، و اگر بيهوش باشد

ص: 409





1- . لوامع صاحبقرانى، ج 7، ص 418.




ديگران نيز مى توانند خواند...

چنين گويد محمد تقى مؤلف كه مدّتى مديد بود كه مبتلا بودم به ضعف معده، و چون بر دست راست مى خوابيدم معده را درد به هم مى رسيد و به دست چپ مى خوابيدم، تا به اين حديث رسيدم. به خاطرم رسيد كه خوشا به حال آن جماعت كه در خدمت حضرات ائمه معصومين صلوات الله عليهم مى بودند، و هر دردى كه داشتند به ايشان عرض مى نمودند. چون اين معنى به خاطر رسيد، به خاطرم رسيد كه دعا كن، و دعا كردم كه الهى به حق حضرت امام حسن عسكرى صلوات الله عليه كه اين بلا را از من نيز دور گردان. قريب به چهل سال است كه اين معنى زايل شد، و به دست راست مى خوابم، و اگر به دست چپ بخوابم در اوايل شب خوابم نمى برد.(1)

4. «آن چه از مشايخ شنيده ام آن است كه ابو صالح كنيت حضرت صاحب الأمر است صلوات الله عليه. و يكى از مشايخ گفت كه من در مكّه معظّمه مجاور بودم و مكرّر تنها به مدينه مشرّفه مى آمدم راه را گم كردم و بسيار استر را دوانيدم و اثرى از راه نيافتم و تشنگى بر من غلبه كرد و از حيات مأيوس شدم پا به قبله دراز كردم.

به خاطرم رسيد كه آن حضرت را به آن كيفيت بخوانم. بر پشته اى بالا رفتم، تخميناً از ده فرسخ راه شيخى ظاهر شد و به چشم هم زدنى به من رسيد و فرمودند كه تشنه اى؟ گفتم: بلى. پس شتر را خوابانيد و لگنى من با خود داشتم يا او - و يقين ندارم كه او كدام يك را فرمودند - پس آن را از مشك پر از آب كردند و من آب خوردم. پس آب در لگن كردند و استر مرا آب دادند و فرمودند كه سوار شويد.

سوار شدم و او پيش افتاد و من از عقب او مى رفتم تا مرا به راه رسانيدند و ناپيدا شدند. بعد از آن يافتم كه حضرت صاحب الامر صلوات الله عليه بودند، و فرياد بسيار كردم با گريه و زارى و فايده نكرد.

ص: 410





1- . لوامع صاحبقرانى، ج 2، ص 133. و ج 5، ص 235.




و آن چه بر اين ضعيف واقع شد اين بود كه چهل و پنج سال قبل از اين تقريباً، در وقت مراجعت از مشهد مقدّس، در شب تارى راه را گم كرديم، و بر اين مقرّر شد كه فرو آييم. بعد بنده نيز به قصد آن حضرت فرياد كردم، كه ناگاه عربى پيدا شد و ما را بر سر راه آورد و ناپيدا شد، و گريه و زارى بسيار كردم و فايده نكرد».(1)

5. طريق استخاره:

«آن چه مجرّب است اين بنده را، آن است كه توجّه تام با توسل تام اگر مى كنم و قرآن را مى گشايم آيات مناسب مطلوب مى آيد، از فعل و ترك، و به آن عمل مى كنم، و بعد از توجّه و توسّل به خاطر ندارم كه آن چه گشوده شود كالوحى نباشد.

ابن طاوس عليه الرحمة نقل كرده است روايتى ديگر كه بعد از استخاره با توسّل قرآن را بگشايد، و لفظ الله كه در صفحه دست راست است بشمارد، و به عدد آن از دست چپ ورق بشمارد، مثلاً اگر هفت جلاله داشته باشد هفت ورق مى گرداند، و از صفحه دست چپ هفت سطر مى شمارد، و سطر هشتم را ملاحظه مى نمايد.

و اين نحو نيز مجرّب بنده است.

و به نحوى ديگر از شيخ بهاء الدين محمّد طاب ثراه شنيدم كه مى گفت كه استخاره تسبيح را از مشايخ دست به دست داريم تا حضرت صاحب الامر صلوات الله عليه، كه سه مرتبه صلوات بفرستد، و به توجّه تسبيح را بگيرد، و دو دو بشمارد، و اگر آخرش دو بماند بد است، و اگر يك بماند خوب است.

و علامه رحمه الله اين استخاره را به كيفيت خاصى از آن حضرت صلوات الله عليه در منهاج الصلاح روايت كرده است.

و مولانا عبد الله رضى الله عنه نيز عملش در استخاره گاهى به قرآن بود، و صفحه اوّلى دست راست را مى ديد، و گاهى به تسبيح بود.

ص: 411





1- . لوامع صاحبقرانى، ج 7، ص 429.




و آن چه به حسب تجربه يافته ام، در استخارات همه حضور قلب و توسّل تام در كار است، و با اين هر دو به هر عنوان كه استخاره كند خوب است.

و با توجه تامّ، قبل از تكبير احرام آن چه در خاطر افتد نيز مجرّب است، و در حالت نماز اگر در خاطر افتد بعد از توجّه، تجربه صحّتش بيشتر است، و منافات با حضور قلب در حالت صلاة ندارد؛ چون استخاره نيز از براى خداست.

ظاهراً اين حديث نيز شامل نماز هست، بلكه اكثر وردات اين شكسته در حالت صلاة با حضور قلب است، و آدمى ابصر است به احوال خود از ديگران، و خود مى يابد وارادت رحمانى و شيطانى را».(1)

ص: 412





1- لوامع صاحبقرانى، ج 5، ص 408.





تأليفات


اشاره

آقا احمد بهبهانى مى نويسد: «مصنفات بسيار از او در صفحه روزگار به يادگار مانده است، و الى الآن تأليفات شريفه اش مقبول علماى عرب و عجم از هر ديار، و فتاوى او معمول به فضلاى فضايل شعار است، و غايت احتياط را در هر باب مرعى فرموده است، و الحق كلام وحى نظامش در اعلى درجه متانت است».(1)

صاحب جامع الرواة مى نويسد:

«وله تأليفات، منها: شرح عربى على من لا يحضره الفقيه، وشرح فارسى عليه أيضاً، وكتاب حديقة المتقين، وشرح على بعض كتاب تهذيب الأحكام، و رسالة فى أفعال الحجّ، و رسالة الرضاع. أخبرنا بها ابنه الإمام الأجلّ محمد باقر عنه».(2)

محدث جليل شيخ حرّ عاملى در أمل الآمل مى نويسد:

«له كتب، منها: شرح الصحيفة، و حديقة المتقين فارسية، وشرح من لا يحضره الفقيه فارسي، وشرح آخر عربي، و رسالة في الرضاع، وغير ذلك».(3)

ميرزا عبد الله صاحب رياض پس از نقل عبارت امل الآمل مى نويسد:

«أقول: ومن تأليفاته رسالة مختصرة بالفارسية في حقوق الوالدين رأيتها بخطّه في بلدة بارفروش كان تاريخ فراغه في شهر ذي الحجة سنة ستّ وأربعين وألف، و شرح علي حديث همّام في أوصاف المؤمن بالفارسية».(4)

صاحب نجوم السماء مي نويسد:

ظاهراً تصنيف اكثر كتب آخوند عليه الرحمة در آخر عمرش واقع شده، چنان كه از

ص: 413







1- . مرآت الاحوال جهان نما ج 1 ص 61.

2- . جامع الرواة ج 2 ص 82.

3- . أمل الآمل ج 2 ص 252.

4- . رياض العلماء ج 5 ص 47.




ديباچه كتاب روضة المتقين ظاهر مى شود كه در سنّ شصت سالگى به تصنيف آن پرداخته و در مجلد آخر از كتاب مذكور گفته است كه من زياده از پنجاه سال در تحقيق احاديث حضرت سيدالمرسلين و ائمه معصومين صلوات الله عليهم أجمعين صرف كرده ام و أولاً كتب متداوله در علم كلام و اصول و فقه را قرائت نمودم و هرآنچه علماى ما اماميه وغير ايشان تصنيف كرده اند مطالعه كردم.(1)

تفصيل آثار مولانا محمد تقى مجلسى بدين شرح است:


1. روضة المتقين

«شرح مزج متوسط لمن لا يحضره الفقيه، مع بيان حال أسانيده والإشارة إلي صحة الحديث برواية الشيخ أو برواية الكليني لو لم يكن في رواية الفقيه صحيحاً.(2)

أوله: الحمد لله المتعالي بعزّ جلاله عن إدراك العالمين، المنزّه بوجود ذاته وقدس صفاته عن أوصاف الواصفين. الجزء الأول في مجلد والجزء الثاني أيضاً في مجلد، وينتهي إلي القضاء والأحكام. وشرح المشيخة في مجلد.

فرغ من الشرح 1063 وكتابه نسخة الرضوية 1064 و 1065 في وقف الجميع العلامة المجلسي عن واقفها، وكتب الوقفية بخطه في 1083. ويوجد بعض أجزائه الموقوفة في مكتبة الصدر وتاريخها 1069. وقطعة منه من كتاب القضايا والأحكام إلي آخر الأيمان والنذر بخط الآقا هادي المترجم بن المولي محمد صالح المازندراني، فرغ من الكتابة في ع 1-1089 كانت عند الشيخ عباس القمي. ومجموعه في ستة أجزاء. لكن في هذا

ص: 414






1- . نجوم السماء ص 62.

2- . در لوامع صاحبقرانى مى نويسد: «اغلاط شيخ رحمه الله زياده از حدّ است، كه اگر نه حمل كنيم كه از نسّاخ واقع شده است اعتماد نمى توان نمود بر نقل او، و ليكن اكثر اوقات، اگر از شيخ به سبب كثرت تصنيف و اعتماد بر حفظ، غلطى از او واقع شود، همان خبر [را] از كلينى و من لا يحضر و غير آن، حتى از استبصار تصحيح مى توان كرد، و بتوفيق الله تعالى همه را كرده ام در روضة المتقين، چنان كه جاى اشتباه نمانده است مگر نادرى».




الجزء عدة أبواب، القضاء والشهادات، الوكالة، القرعة، الكفالة، الحوالة، الوقف.

والجزء الآخر هو شرح مشيخته الآتي ذكره. والجزء الأول منه إلي آخر كتاب الصلاة الذي هو تمام الجزء الأول من أربعة أجزاء الفقيه، رأيته في كتب السيد محمد اليزدي بخط المولي محمد حسين الأبهري كتبه في حياة المجلسي في 10 شوال 1064. ويأتي شرح المشيخة وان اسمه التاريخي شرح الأحاديث و روضه البهية. ونسخة من أول فرض الزكاة إلي آخر فروض الجوارح من الجزء الثاني، ملكها محمد بديع الخادم كما كتبه بخطه الجيد، ثمّ وقفه محمد شريف الشريف بن محمد بديع المذكور في 1161 لمدرسة المولي محمد باقر السبزواري بالمشهد».(1)

اين اثر ارجمند به وسيله مرحومين حاج سيد حسين موسوى كرمانى و حاج شيخ على پناه اشتهاردى تصحيح و تحقيق شده و در 13 جلد چاپ و منتشر گشته است.

مولانا محمد تقى در پايان شرح خود مى نويسد:

«نصيحة: اعلم، أيّدك الله تعالي بتوفيقاته ووفّقك للعمل بما يرضيه، إنّي صرفتُ عمري في نقد أخبار سيد المرسلين والأئمة الطاهرين، صلوات الله عليهم، بعد ما قرأت الكتب المتداولة في الكلام والأصول و الفقه، وطالعت كلّما صنّفه أصحابنا وغيرهم إلا ما شذّ، وتفكّرت في هذه المدّة المديدة التي تزيد علي الخمسين سنة، ثمّ ذكرت لك لبّها وخلاصتها، وأشرت إلي ما لم أذكره من تحقيقات أصحابنا المتقدمين والمتأخرين.

فألتمس منكم، أيها الأخلاء في الدين والطالبون للصراط المستقيم! أنّه لو اطلعتم علي ما لا يوافق طباعكم؛ لأنسكم بكتب المتأخرين، أن لا تبادروه بالإنكار، بل تأمّلوا و تفكّروا فيه مع أدلّتها التي ذكرناها، فإن وفّقكم الله تبارك وتعالي لعرفان الحقّ فعليكم به، وإن ظهر لكم خطأ منّي أو سهو في الإيرادات و العبارات، فلا تؤاخذوني به، فإنّ السهو و النيسان شنشنة قديمة للإنسان؛ بل المستدعي منكم أن تمنّوا عليّ بالإصلاح

ص: 415





1- . الذريعة ج 11 ص 302-303.




وترويج الكساد. واستدعي منكم في المطالب أن تتفكّروا فيها وتعملوا بما رويته من وصية أميرالمؤمنين وسيد العابدين بعد سيد المرسلين، من التوسّل إلي الله سبحانه بالتضرّع والدعاء، حتي يهديكم إلي الصراط المستقيم، ولا تنظروا إلي المشاهير بين العالمين والمشهورات من إفاضاتهم، بل عليكم باتباع الحقّ؛ فإنه أولى بالاتّباع و أحقّ بالاقتداء. ولو قصرتُ أحيانا في تفسير بعض الأخبار وتبيين معضلاته، فلما ذكرته سابقاً أو لاحقاً أو أشرت إليه بما لا يخفي علي المتتبّع.

ولو كنتُ أشتغل بشرح الجميع لصار هذا الشرح عشرة أمثاله أو أكثر، ومن ذلك أنه كان وقع التقصيرات و الإسقاطات و التصحيفات من نسّاخ الكتب الأربعة، فذكرت منها ما كان الحقّ من ذلك، و لم أذكر سهو الباقين؛ فعليك بالتأمل فيها.

ولو أشكل عليك شيء من هذه الكتب، بل من غيرها من كتب الأخبار، فإذا نظرت فيما ذكرته ارتفع إشكالك، إما بذكر النسخة الصحيحة منها، أو بالإشارة إلي شرحه مع الإشارة إلي بطلان ما ذكره بعضهم لقلة التدبّر فيه.

والمرجوّ من الله تعالي أن يوفّقني لشرح باقي الكتب مفصلاً، بحيث يقرّب من فهم المبتدين، إنه وليّ ذلك والقادر عليه، والحمد لله ربّ العالمين، و الصلاة علي سيد المرسلين وعترته الطاهرين المعصومين.

قد وقع الفراغ في شهر الله الأصب رجب لسنة أربع و ستين بعد الألف من الهجرة علي يد مؤلّفه أحوج المربوبين إلي رحمة ربه الغني محمد تقي بن مجلسي العاملي النطنزي الأصفهاني، عفا الله تعالي عنهما بفضله وكرمه وجوده، إنه قريب مجيب».(1)

ص: 416





1- . روضة المتقين ج 14، ص 506-507.




تصویر





پايان يكى از مجلدات روضة المتقين به خط مبارك مؤلف

ص: 417





تصویر





پايان يكى از مجلدات روضة المتقين

ص: 418






2. شرح مشيخه فقيه

از اين اثر با عنوان طبقات الرجال نيز ياد شده؛ زيرا مؤلف در پايان كتاب ذيل دوازده طبقه به دسته بندى رجال حديث پرداخته است.(1)

آغاز: «و بعد، فيقول أحوج المفتاقين إلي رحمة ربه الغني، محمد تقي بن علي الملقب بالمجلسي أنّه لمّا وفّق الله تبارك و تعالي لإتمام الشرح علي كتاب من لا يحضره الفقيه أردت أن أوضح الفهرست الذي أضافه رئيس المحدثين محمد بن علي بن الحسين بن موسي بن بابويه القمي، أفاض الله تعالي شآبيب رحمته علي روحه القدسية و تربته الزكية، و ذكرنا أنه لم يكن في باله أولاً أن يذكر الأسناد، و ذكر أنّي صنّفت هذا الكتاب بحذف الأساتيد لئلا يكثر طرقه و إن كثرت فوائده. و سلك قليلاً علي هذا المسلك، ثمّ الهم بأن يذكر أسامي أصحاب الأصول و يشير في الفهرست إلي طرقه إليه.

و لنعم ما فعل، فإنه لم يسبقه إليه أحد ممّن تقدّمه من علماء أصحابنا رضي الله عنهم، و العامّة فيما اطلعت عليه من كتبهم، و بذلك ظهر الصحيح عن غيره باصطلاح المتأخرين، و ذكرنا أنّ اعتقاده صحّة الجميع باصطلاح القدماء».(2)

«و بقي أن نذكر جماعة ذكرهم المصنّف و روي عنهم، أن نبيّن أحوالهم، و إن أجملنا في أحوالهم، لكنّهم قليلون، و نريد أن لا يحتاج من ينظر إلي هذا الكتاب أن يرجع إلي كتاب آخر، مع فوائد رجالية، منها: تمييز المشتركات و ضبط الطبقات و فوائد أخر.

و نذكرها في اثني عشر باباً في اثني عشر طبقة تذكر في ضمن الأبواب.

فالطبقة الأولي للشيخ الطوسي و النجاشي و أضرابهما.

والثانية للشيخ المفيد و ابن الغضائري و أمثالهما.

والثالثة للصدوق و أحمد بن محمد بن يحيي و أشباههما.

ص: 419






1- . اين اثر به عنوان جلد چهاردهم روضة المتقين به چاپ رسيده است.

2- . روضة المتقين، ج 14، ص 10.




والرابعة للكليني و أمثاله.

والخامسة لمحمد بن يحيي و أحمد بن إدريس، و علي بن إبراهيم و أمثالهم.

والسادسة لأحمد بن محمد بن عيسي، و محمد بن عبد الجبار و أحمد بن محمد بن خالد و أضرابهم.

والسابعة للحسين بن سعيد و الحسن بن علي الوشاء و أمثالهما.

والثامنة لمحمد بن أبي عمير و صفوان بن يحيي و النضر بن سويد و أمثالهم.

والثامنة لأصحاب موسي بن جعفر عليهما السلام.

والتاسعة لأصحاب أبي عبد الله عليه السلام.

والعاشرة لأصحاب أبي جعفر الباقر عليه السلام.

والحادية عشرة لأصحاب علي بن الحسين عليهما السلام.

والثانية عشرة لأصحاب الحسنين و أمير المؤمنين صلوات الله عليهم. ونذكر ما هو الغالب عليه، و قد يكون بعضهم في ثلاث طبقات و يروي مع الأعلي منه و الأسفل منه لكبر سنّه و كثرة ملازمته للأئمة المعصومين صلوات الله عليهم أجمعين».(1)

ص: 420





1- . روضة المتقين، ج 14، ص 324.




تصویر





آغاز شرح مشيخه فقيه، نسخه خطى كتابخانه ابن مسكويه اصفهان

ص: 421





تصویر





آغاز شرح مشيخه فقيه، نسخه خطى كتابخانه ابن مسكويه اصفهان

ص: 422





تصویر





پايان شرح مشيخه فقيه، نسخه خطى كتابخانه ابن مسكويه اصفهان

ص: 423






3. اللوامع القدسية

3. اللوامع القدسية(1)

«شرح لمن لا يحضره الفقيه، فارسي، خرج منه الطهارة والصلاة والزكاة والحج والزيارات إلي آخر أبواب الحقوق وفروض الجوارح، في ثلاث مجلدات.

فرغ منها في 1066 وبها يتمّ نصف الفقيه ثمّ كتب الربع الثالث من الفقيه من كتاب القضاء إلي آخر الكبائر... وأمّا شرح الربع الأخير فما رأيته بعد. والمجلد الأوّل إلي آخر الطهارة فرغ منه في 1065 بخطّ يد الشارح، في هوامشه إلحاقات كثيرة، وفي متنه تصرّفات وتغييرات، موجود في مكتبة فخر الدين النصيري... كتبه للشاه عباس الموسوي الصفوي، بعد عرضه الشرح العربي عليه، واستدعائه الشرح الفارسي».(2)

مولانا در حاشيه شرح اخير مى نويسد:

«و از فوائد اين دو شرح [عربى و فارسى فقيه] اين است كه: هركه [آنها را] داشته باشد عمل تواند كرد [به آن] در حيات و ممات اين بنده؛ چون اكثر مطالب به نحوى واضح مى شود كه جاى شبهه نمى ماند.

و در كتب حديث تصحيفات بسيار شده بود و سهوها شده بود، همه تصحيح شد، بدون آن كه اظهار غلط از كسى بكنم؛ چون دغدغه خبث مى شود.

و نقد رجال و اسانيد حديث به نحوى شده است كه اغلاط غالطين ظاهر شده است بى تسميه، و تا كسى نهايت تبحّر و تتبع نداشته باشد و نكرده باشد نمى يابد كه من چه كرده ام... و بر همه كس، إلا مَن شذّ، ظاهر است كه اين بنده عمر عزيز را صرف اين علم نمودم، و حال چنان شده است كه هركس سواد داشته باشد بر همه احاديث اطلاع تواند به هم رسانيد. و در واقعه ديده ام كه [اين دو شرح] عالم گير خواهد شد كه در جميع بلاد و اهل ايمان منتشر شود... و من خود لا شىءام، و هر چه

ص: 424






1- . الاجازات ص 277 (اجازه به خاتون آبادى)

2- . الذريعة ج 18 ص 369.




از من واقع شده است از فضل الهى است، والحمد لله ربّ العالمين».(1)

مولانا محمد تقى در آغاز اين اثر پس از ديباچه زيبايى كه به نوشته خود او، استعارات آن از ديگرى است مى نويسد:

«و بعد شكسته خامه مستمد فيوض قدسى محمد تقى بن على الملقّب بالمجلسى بر ضمائر صافيه و خواطر زاكيه سالكان شوارع نجات، و متعطّشان مناهل سعادات، چنين تقرير و تصوير مى نمايد كه: از پرتو اشراق حديث معتبر كه از مشرق امامت و ولايت درخشيده، و جويبار سندش به بحر موّاج حقايق، امام به حق ناطق، جعفر بن محمد الصادق صلوات الله عليه ما دامت المشارق و المغارب متصل گرديده كه:

«إذا أرادَ اللهُ عزّ وجلّ بِرعيّته خيراً جَعَل لها سلطاناً رحيماً وقَيّض لَه وزِيراً عادلاً».

بسى روشن و لايح است كه چون اراده كريم لا يزال جلّ شانه وعظم سلطانه، به مقتضاى حكمت هاى نامتناهى، به صلاح و خيريت و رفاه و امنيت جمعى از عباد تعلّق گيرد، تاج سرورى ايشان بر تارك فرمان فرمايى نهد كه مطمح نظر انديشه اش جز صلاح حال عباد و بلاد نباشد، و از خلعت خانه «تُؤْتِي اَلْمُلْكَ مَنْ تَشٰاءُ» تشريف شريف صاحب قرانى بر قامت شهريارى درست كند كه نصب العين خاطر خورشيد ناظرش بسط بساط رأفت و عدالت، و خفض جناح ترحّم و مكرمت بوده باشد، و زمام حلّ و عقد مصالح دولت، و رتق و فتق امور مملكت او را در كف كفايت وزراى نصفت شعار، و خوانين عدالت آثار سپارد.

مصداق اين مقال و مصدّق اين حال، احوال خير مآل سكّان ايران جنّت نشان است، كه كافّه اهل اين ديار، در ظلّ ظليل رأفت و عدالت، و حصن حصين شوكت و بسالت شهريار عادل كامل باذل... أبوالمظفّر، أبوالمكارم والمفاخر، شاه عبّاس الحسينى الموسوى الصّفوى صاحب قران بهادر خان... به فراغ بال و رفاه حال، در مهد سلامت

ص: 425





1- . لوامع صاحبقرانى ج 1 ص 4.




و فرش استراحت آرميده اند، على الخصوص طبقه عليه علماى دين مبين، كه به ميامن توجّهات شاهنشاهى، و عنايات بى غايات ظل اللّهى، در ترويج شريعت غرّا يد بيضا نموده، پيوسته در عرق سعى غوطه خورده، و از بحر انديشه جواهر حقايق و لآلى دقايق برآورده اند. و آنچه از آن جمله بهره اين بى بضاعت گرديده آن است كه:

چون علم اخبار اهل بيت رسالت كه مشكاة انوار علوم ربانى، و مخزن حكم و اسرار فرقانى اند، اشرف علوم حقيقيه، و ارفع سعادات ابديه است، و به جهت استيلاى سلاطين جور و ائمه ضلال، اين علم شريف متروك و منسوخ گرديده بود، و سلف صالحان رضوان الله عليهم اجمعين از اين جهت حلّ مشكلات و تبيين معضلات آن كما هو حقه نكرده بودند، و اين فقير به رهنمونى هدايت بى غايت «يَهْدِي اَللّٰهُ لِنُورِهِ مَنْ يَشٰاءُ» بذل جهد خويشتن در احياء مراسم و تبيين معالم آن به نحوى نمودم كه اكنون بحمد الله ناسخ جميع علوم گرديده، و اكثر علماء زمان متوجّه ترويج و تحصيلش گرديده اند... و بسيارى از اخبار بود كه هيچ يك از علما إلى يومنا هذا پيرامون حلّش نگرديده، و پرده خفا از رخش نكشيده بودند، و حلّ اشكال و تفصيل اجمالش از خزانه «ذٰلِكَ فَضْلُ اَللّٰهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشٰاءُ» نامزد اين كمترين گمنام گرديده بود.

و چون جريان عين الحيوان زندگانى به اوايل خيابان عشر هفتم رسيده، ضعف و ناتوانى بر اكثر قواى بدنيه مستولى گرديده بود، برانديشيدم كه مبادا بعد از انقضاء حيات مستعار، خورشيد اين علم حقايق انوار، در سحاب جهل مستور، و بر مثال سابق متروك و مهجور گردد؛ بنا بر اين متوجه شرح اخبار و كشف استار از وجوه آثار آل اطهار سلام الله عليهم گرديده، كتاب مستطاب من لا يحضره الفقيه را كه... از ميان كتب حديث، به اجتماع كثرت فوايد و حسن اختصار ممتاز است، عنوان ساختم، و اكثر احاديث اخبار مشكله كتب ديگر را به تقريبات مذكور ساخته، در غايت وضوح مشروح گردانيدم، و بحمد الله به مساعدت توفيقات يزدانى، و اقبال حضرت صاحب قرانى، بر وجه كمال به اتمام رسيده، مقبول طبايع خواص و عوام گرديد.

ص: 426





و چون امرى است مقرّر، كه نهال هنر، هر چند برومند باشد، بى آفتاب مكرمت سپهر اقتدارى، و بى سحاب مرحمت شهريار كامكارى، سر به اوج رفعت نمى سايد، و شهرت تمام و قبول كافه أنام را نمى شايد، و شهرتش موجب ازدياد دعاگويى دوام دولت قاهره، و انتظام سلطنت باهره مى گرديد؛

لهذا آن را تحفه مجلس سامى شاهى، و هديه خزانه عامره ظلّ اللّهى گردانيد، و بحمد الله تعالى... مقبول طبع اشرف ملازمان آستان كيوان پاسبان گرديد... و چون پيوسته شيمه پادشاهان دنيا و دين، كه سايه مرحمت جهان آفرين اند، آن است كه جميع برايا و عموم رعايا را كنفس واحدة اخذ نموده، صلاح حال هريك را حسب المقدور منظور نظر اشرف داشته، در خور قابليتش بهره وافى و نصيب كافى برسانند، و اكثر ساكنان اين ديار را تكلّم به لغت فارسى واقع مى شود، و هريك از ايشان را تتبّع و تعلّم لغت عرب ممكن نيست، و به سبب اين، بسيارى از اين گروه از مطالعه كتب حديث و شرح مذكور بى بهره بودند؛ بنا بر اين، خورشيد فرمان قضا جريان، و حكم نافذ واجب الإذعان از افق شهريارى و جهاندارى ساطع و لامع گرديد، كه اين فقير كتاب مسطور را به فارسى ترجمه نمايم، و در ترجمه آن، اين طريق مسلوك باشد كه:

أوّلاً حلّ تحت اللفظ عبارت حديث نموده، بعد از طى آن، اختلافى كه علماء سلف را در اين باب شده مشروحاً بنويسم، و بعد از آن، آن چه اين فقير را در اين مسأله به خاطر فاتر رسيده در سلك بيان منسلك سازم؛ و چون غرض كلّى، انتفاع عموم خلايق است، فارسى آن را قريب به فهم ايراد نموده، متوجه عبارات مغلق، و استعارات مشكل نگردم... حسب الأمر الأعلى متوجّه انفاذ فرمان والا نشان گرديدم، و چون از بركات توجّهات سلطانى و عنايات اعلى حضرت خاقانى، به اين شغل گرامى، كه مورث ازدياد دعا گويى، و ثناخوانى نواب اشرف اعلى است سر افراز گرديدم، آن را به لوامع صاحب قرانى ناميدم. اميد كه اين نام و اين كتاب، إلى يوم القيام، با دولت أبد قرين مقرون بوده باشد، بمحمد آله الطاهرين.

ص: 427





از فضل واهب متعال و كريم لا يزال، رجاء واثق و أمل صادق است كه اين شرح نيز به اتمام رسيده، مقبول طبع اشرف گردد؛ إنّه على كلّ شىء قدير، و بالإجابة جدير.

و چون ذكر بعضى از امور قبل از شروع در مقصود ضرور بود، مصدّر به مقدمه گرديد، و مقدمه را مشتمل بر دوازده فايده گردانيدم.

فايده اولى: در فضيلت علم و علماست،

فايده دويم: در وجوب طلب علم است،

فايده سيم: در علومى است كه تعلّم آن لازم است يا مستحسن،

فايده چهارم: در بيان علوم اهل بيت حضرت سيد المرسلين صلوات الله عليهم،

فايده پنجم: وجوب رجوع است در همه علوم به ائمه معصومين صلوات الله عليهم،

فايده ششم: در اوصاف علماى دينى است كه از ايشان اخذ علم توان نمود،

فايده هفتم: در بيان اختلاف اخبار و جمع ميان اينهاست،

فايده هشتم: در اجازه است،

فايده نهم: در تعليم و تعلّم و آداب آن و ثواب آن است،

فايده دهم: در مذمت اجتهاد و آراء باطله است،

فايده يازدهم: در اصطلاحات حديث است،

فايده دوازدهم: [در اخلاص و معرفت نفس و وجوه اعجاز قرآن]

كتاب لوامع ابتدا به كوشش مرحوم شيخ محمد حسين مولوى كتابفروش در دو جلد رحلى در اصفهان چاپ سنگى شد و چاپ حروفى غير محقّقى نيز از آن در ساليان اخير به وسيله انتشارات اسماعيليان قم، با نفقه جناب خير الحاج ابو القاسم سالك تهرانى در هشت جلد منتشر گرديد.

ص: 428





تصویر





برگى از لوامع مجلسى اول به خط مبارك او، نسخه مرعشيه

ص: 429





تصویر





برگى از لوامع مجلسى اول به خط مبارك او، كتابخانه مجلس

ص: 430





تصویر





برگى از لوامع مجلسى اول به خط مبارك او، كتابخانه مجلس

ص: 431





تصویر





ص: 432





تصویر





تصوير شيخ محمد حسين خوانسارى طابع كتاب لوامع صاحبقرانى

ص: 433





تصویر





پايان جلد اول لوامع، چاپ سنگى

ص: 434





تصویر





پايان جلد دوم لوامع، چاپ سنگى

ص: 435





تصویر





ص: 436





تصویر





شرح حال مولانا محمد تقى به قلم سپهر ثانى، پايان لوامع چاپ سنگى

ص: 437





تصویر





شرح حال مولانا محمد تقى به قلم سپهر ثانى، پايان لوامع چاپ سنگى

ص: 438





تصویر





آغاز ترجمه تركى لوامع، نسخه خطى كتابخانه مدرسه صدر اصفهان

ص: 439





تصویر





آغاز ترجمه تركى لوامع، نسخه خطى كتابخانه مدرسه صدر اصفهان

ص: 440





تصویر





آغاز ترجمه تركى لوامع، نسخه خطى كتابخانه مدرسه صدر اصفهان

ص: 441





تصویر





آغاز ترجمه تركى لوامع، نسخه خطى كتابخانه مدرسه صدر اصفهان

ص: 442





تصویر





آغاز ترجمه تركى لوامع، نسخه خطى كتابخانه مدرسه صدر اصفهان

ص: 443





تصویر





پايان ترجمه تركى لوامع، نسخه خطى كتابخانه مدرسه صدر اصفهان

اين اثر به وسيله محمد على مشهور به خداوردى حافظ، به تركى ترجمه شده است. مترجم در سال 1123 ق شروع به ترجمه كرده است.

نسخه خطى جلد اول اين كتاب كه تا پايان طهارت را دربر دارد به شماره 449 در 360 برگ، و جلد دوم مشتمل بر كتاب الصلاة تا پايان كتاب الاعتكاف در 486 برگ در كتابخانه مدرسه صدر اصفهان نگهدارى مى شود.

اين دو جلد را ابوالفتح بن محمد حسينى در سال 1134 ق از طرف ملا محمد ساكن

ص: 444





مدرسه جديد سلطانى وقف كرده است.(1)

تصویر





وقف نامه ترجمه تركى لوامع، نسخه خطى كتابخانه مدرسه صدر اصفهان

ص: 445





1- فهرست نسخه هاى خطى كتابخانه مدرسه صدر بازار ج 3 ص 673.





4. شرح زيارت جامعه كبيره

بخشى از لوامع صاحبقرانى است كه در روضات تحت عنوان مستقل ذكر شده(1) و چندين بار نيز مستقلاً به چاپ رسيده است.


5. إحياء الأحاديث

در شرح تهذيب الأحكام به عربى.(2)

نسخه اصل آن در كتابخانه آية الله مرعشى نجفى به شماره 4602 موجود است.

اين كتاب در سال هاى 1066 و 1067 ق تأليف شده و مشتمل بر كتاب جهاد و مكاسب و تجارت و نكاح است.


6. شرح الصحيفة السجادية

به عربى، مشتمل بر شرح سند و سه دعاى اوّل صحيفه كامله.

آغاز: «الحمد لله الذي جعل الدعاء معراجاً لارتقاء السالكين من حضيض النقائص إلي أوج الكمالات، وسلّماً يعرج به العابدون إلي الدرجات، و مفتاحاً يفتح به الداعون أبواب المرادات، ووسيلة لمؤانسة العارفين بخالق الأرضين والسماوات، وذريعة لمناجاة المحبّين ومغاناتهم قاضي الحاجات، وسبباً لمكالمة الواصلين مع واهب العطيات.

والصلاة علي أفضل الهادين إلي معطي الامنيات، وأشرف الشافعين لذنوب العالمين في العرصات، محمد وعترته الذين أذهب الله عنهم الرجس والشكوك والشبهات، وطهّرهم تطهيراً من الخطايا والذنوب والسيئات.

وبعد، فيقول أحوج المربوبين إلي رحمة الوهّاب الغني، محمد تقي بن مجلسي الاصفهاني النطنزي العاملي: إنه لمّا كان من العطايا العظيمة من الله تبارك وتعالي لشيعة إمام الأولياء وسيد الأصفياء وخير النجباء بعد أشرف الأنبياء، أميرالمؤمنين ووارث

ص: 446








1- . روضات الجنات ج 2 ص 119.

2- . الذريعة ج 1 ص 413.




علوم الأنبياء والمرسلين وحافظ أسرار رب العالمين، علي بن أبي طالب، سيد الوصيين أن هداهم إلي أبواب مدينة علوم ربّ العالمين، والجامعين لأخلاق خالق الخلائق أجمعين، والمستجمعين لكمالات النبيين والصديقين، وخلفاء الله علي البرية أكتعين، الأئمة الأصفياء النجباء المعصومين، صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين.

ثمّ إلي علومهم وحقائقهم ومعارفهم وكمالاتهم وحالاتهم ودرجاتهم وولايتهم وإمامتهم بالأخبار المتواترة عن سيد المرسلين.

ومن أعظم المواهب هدايتهم إلي الصحيفة الكاملة الواردة من الله تبارك وتعالي علي لسان كلام الله الناطق ونور الله الصادق، محقق الحقائق ومظهر الدقائق، إمام العارفين وقبلة الزاهدين وسيد الساجدين، علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب، سلام الله عليهم أبصعين؛ فإنّها بذاتها شاهدة علي أنّها من الله تبارك وتعالي، باشتمالها علي المعارف الإلهية والحقائق المصطفوية والأسرار المرتضوية والمكاشفات الحسنية والمشاهدات الحسينية، بل هو البحر الزاخر الذي لا ينزح ماؤه، والسحاب الماطر الذي لا ينقطع موادّه، ولا يبلغ وصف الواصفين أدني أداني فضائلها، ولا يصل أيدي الحامدين إلي أقلّ مراتب فواضلها. فأين للسها عن مدح الشمس؟ وأين للخفّاش من حمد الشارق؟ والحمد لله الذي هدانا لهذا، وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله.

ولمّا كنتُ في عنفوان الشباب طالباً للقرب من الله تبارك وتعالي... تشرّفت في الرؤيا الصادقة بخدمة خاتم الأوصياء ونور الأولياء، ثاني عشر خلفاء الله، المهدي، صلوات الله عليه، وسألتُ... منه كتاباً أعمل به؛ فأشار إلي أن أذهب إلي رجل من امنائه، وقال: إني أودعته إياها لك. فلمّا ذهبت إليه وإخذت منه وفتحته كان الصحيفة الكاملة، ولم تكن في هذه البلاد إلا نادرة، والحمد لله رب العالمين علي أنّه انتشرت هذه العطية العظمي في العالمين، وانتفع بها الخلائق في الآفاق أجمعين».

نسخه خطى اين شرح در كتابخانه موجود است و بر اساس آن به وسيله جناب آقاى على فاضلى در 250 صفحه تصحيح و منتشر شده است.

ص: 447





تصویر





آغاز إحياء الأحاديث، نسخه اصل به خط مؤلف

ص: 448





تصویر





پايان إحياء الأحاديث، نسخه اصل به خط مؤلف

ص: 449





تصویر





آغاز شرح صحيفه مجلسى اول، خط مؤلف

ص: 450






7. رياض المؤمنين وحدائق المتّقين وفقه الصالحين

به فارسى، در دوازده لمعه، مشتمل بر آداب و شرايط دعا و فضيلت ذكر و تحصيل علم، كه به عنوان مقدّمه شرح فارسى بر صحيفه سجاديه نگاشته شده است.

مولانا محمد تقى در شرح عربى صحيفه از اين كتاب ياد كرده و نوشته است:

«أردتُ أن أشرحها بالفارسية لانتفاع العوام، وكتبتُ مقدّمة في فضل الدعاء وآدابه وشروطه، وذكرتُ فيها الأخبار عن سيد الأبرار والأئمة الأطهار صلوات الله عليهم، إلي أن فرغت منها».(1)

وى در بحث آداب دعا از شرح عربى مزبور مى نويسد:

«ومن أراد الاستيفاء فليرجع إلي المقدّمة التي ذكرناها في كتاب برأسه».(2)

آغاز: «الحمد لله الذي قدّس قلوب أوليائه عن التوجّه إلي ما سواه، ليكونوا بذلك من الواصلين، ونزّه سرائر عرفائه عن الالتفات إلي ما دونه، ليصيروا بذلك من المخلصين، وصفي أسرارهم عن ملاحظة الدنيا الفانية، ليصبحوا بذلك من الزاهدين، وأذن لهم في قرع باب خدمته بالغدوّ والآصال، ليجعلوا بذلك نفوسهم من العابدين، و رخّص لهم في مناجاته بقوله: «فادعوا الله مخلصين له الدين» و رغّبهم و رهّبهم في دعائه بقوله: «ادعوني أستجب لكم إنّ الذين يستكبرون عن عبادتي سيدخلون جهنم داخرين» و أطمع الداني و القاصي و المطيع و العاصي في الانبساط إلي حضرة جلاله برفع الحاجات و الأماني...

وبعد، چنين گويد أضعف عباد الله القوي، وأحوجهم إلي رحمة الله الغني، محمد تقى بن مجلسى الاصفهانى كه: بر ارباب دانش و اصحاب بينش مخفى نماند كه غرض از خلق نوع انسان، كه زبده انواع مكوّنات است، رسيدن اوست به جناب قدس حضرت

ص: 451






1- . شرح الصحيفة السجادية ص 34.

2- . همان ص 95.




بارى تعالى، و تحصيل اوست مر اسباب انس ايزد متعالى را.

و چون اقرب طرق و اسهل سبل بندگان به سوى خداوندگار ايشان، راه دعاست، و بهترين ادعيه دعاهايى است كه منقول است از ائمه اطهار صلوات الله عليهم أجمعين، و بهترين آن دعاها از جهت لفظ و معنى، دعاهاى صحيفه كامله است...

و اين دعاها از جلالت قدر و نهايت بلاغت و فصاحت، به مرتبه اى است كه افصح فصحا و اصقع بلغا از اتيان به مثل او عاجزند؛ فهو فوق كلام المخلوق وتحت كلام الخالق. و چون مدّتى بود كه بعضى از طالبان سبيل هدايت و سالكان طريق احديت، از اين بى بضاعت، التماس مى نمودند كه شرحى بنويسم كه بعضى از مشكلات او واضح شود، و برخى از حقايق و معارف كه در او مضمر است لامع گردد، و پاره اى از محتجبات اسرار قدس او لايح گردد، و اين بنده عذر خود مى گفتم كه: اين پايه نه مرتبه اى است كه هر بى مايه اى به او تواند رسيد، و اين نه مقامى است كه هر صاحب ذلتى ادراك آن توان كرد، و ايشان به أيمان مغلّظه و أقسام مؤكّده، از اين بنده، ملتمس خود را مجدّداً طلبيدند، و جواب عذر گفتند كه: ما لا يدرك كلّه لا يترك كلّه.

پس اين بنده بعد از استخاره به كلام مجيد ربّانى، و استمداد از ارواح مطهّره و نفوس مقدّسه انبياء مرسلين و ائمه معصومين و اتقياء مؤمنين، متوجّه اين شرح گرديد. اميدوار از جناب حضرت واهب العطايا چنان است كه اين بنده را از واردات غيبى بهره مند گرداند، تا اين شرح از معارف قدس خالى نباشد.

و ناميدم او را به رياض المؤمنين وحدائق المتقين وفقه الصالحين إن شاء الله كه معني او با لفظ او موافق گردد، بالنبيّ وعترته المعصومين.

ملتمس از اصحاب يقين آن است كه اگر بر زلّتى مطّلع گردند، آن را به قلم عفو به اصلاح آورند؛ فليس المعصوم إلا من عصمه الله تعالى من أنبيائه وأوليائه.

و چون ناچار است از استشهادات از كلام ربّانى و احاديث نبوى و ائمه هدى،

ص: 452





عليهم صلوات الله الملك العلى، و آنها به لغت عربى است، و سالكان از آن بى بهره اند؛ لابد آن را به عربى مى آوريم، و ترجمه اش را به فارسى ادا مى كنيم، تا بعضى از طالبان مربوط گردند به لغت عربى.

و چون فضل دعا و كيفيت دعوات و خصوصيات دعاكنندگان و حالات دعا و امكنه و اوقات مسألت، امورى بودند مخفى، مقدّمه اى مرتب ساختيم در توضيح آنها. ومن الله الاستعانة والتوفيق».(1)

فهرست لمعات دوازدهگانه اين اثر عبارتند از:

لمعه اولى: در ماهيت دعا،

لمعه ثانيه: در فضل دعا از طريق عقل و نقل،

لمعه سيم: در كيفيت دعوات،

لمعه چهارم: در بيان اوقات دعا،

لمعه پنجم: در حالات استجابت دعوات،

لمعه ششم: در اماكن استجابت دعوات،

لمعه هفتم: در اسباب اجابت دعوات كه راجع به نفس دعا،

لمعه هشتم: در بعضى افعال كه دعا در عقب آنها مستجاب است.

لمعه نهم: در ذكر بعضى از آنهايى كه دعاى ايشان مستجاب مى شود، و بعضى كه دعاى ايشان مستجاب نمى شود.

لمعه دهم: در تحقيق آن كه دعاها نسبت به اشخاص، مختلف مى گردد.

لمعه يازدهم: فضيلت ذكر حضرت بارى تعالى و فضيلت ذاكران و توابع آن.

لمعه دوازدهم: در فضيلت علم و علما و آنچه ملحق است به آن.

و آن مرتّب است بر دوازده نفحه:

ص: 453





1- . رياض المؤمنين ص 39 42.




تصویر





صفحه دوم رياض المؤمنين، نسخه مرعشيه

ص: 454





نفحه اول: در فضيلت و علما از آيات،

نفحه دوم: در فضيلت علم و علما از اخبار،

نفحه سوم در وجوب طلب علم و تعليم آن،

نفحه چهارم: در فضيلت تعليم علوم و فضل متعلّمين،

نفحه پنجم: در اوصاف علما،

نفحه ششم: در بيان اصناف علم و ذكر علماء السوء،

نفحه هفتم: در آن كه علم با عمل مى باشد و علمى كه با او عمل نيست آن علم، علم نيست.

نفحه هشتم: در نهى از قول بى علم،

نفحه نهم: در بيان علوم محموده و علوم مذمومه،

نفحه دهم: در آداب معلمين و متعلّمين،

نفحه يازدهم: در آفات مناظره و مباحثه و آنچه از او به هم مى رسد از اخلاق مهلكه،

نفحه دوازدهم: در بيان عقل و عقلا و جنود عقل و جهل.

رياض المؤمنين را آقاى على فاضلى در 370 صفحه تصحيح و منتشر كرده است.

يكى از علماى گمنام دوره صفوى، محمد مؤمن بن شمس الدين محمد اصفهانى، از معاصران مولانا محمد تقى مجلسى، كتابى به نام أنوار الضياء در باب دعا و اسم اعظم و آداب و اسباب استجابت دعا تأليف كرده كه مشتمل بر مقدمه اى در چند ساطعه و دوازده فصل است. وى در فصل دوازدهم كتاب خود، ديباچه شرح صحيفه كامله مولانا محمد تقى مجلسى را نقل كرده و مى نويسد: «بدان كه نقل شده از ديباچه شرح صحيفه كامله كه عالم فاضل اورع ازهد، مولانا محمد تقى بن مولانا مجلسى اصفهانى نوشته، سلّمه الله تعالى وأبقاه. مقدمه و در آن دوازده لمعه است...».

محمد مؤمن سپس ده لمعه از لمعات دوازده گانه كتاب مولانا محمد تقى را كه در

ص: 455





آداب و شرايط دعا است بتمامه نقل كرده است.(1)

تصویر





ص: 456





1- نسخه خطى كتاب محمد مؤمن در كتابخانه آية الله موسوى شفتى در اصفهان موجود است.




تصویر





نسخه خطى أنوار الضياء محمد مؤمن اصفهانى

ص: 457





تصویر





نسخه خطى أنوار الضياء محمد مؤمن اصفهانى

ص: 458





از تأليفات محمد مؤمن منبع العلوم فى كشف الغموم است كه آن را در مدّت نه سال ساخته و نسخه خطى آن در كتابخانه ملّى ملك موجود است.(1)

مجمع الدعوات اثر ديگر اوست كه شامل دوازده مطلب بوده و در آن از أنيس العابدين محمد بن محمد طبيب از علماى سده دهم نقل مى كند.(2)

بر روى نسخه خطى جنگ موجود در كتابخانه آية الله مرعشى(3) و نيز نسخه خطى عدة الداعى موجود در كتابخانه آية الله نجفى اصفهان تملّك وى با عنوان «محمد مؤمن بن شمس الدين محمد اصفهانى ممنابادى» آمده است.

در كتابخانه آية الله گلپايگانى قم نسخه اى از معارج الأصول محقق حلّى موجود است كه ان را عبد الحسين بن عنايت الله نجفى در جمادى الاول 1034 كتابت كرده و روى برگى قبل از كتاب تملك محمد على بن عباس بلاغى نجفى و عباس بن حسن بلاغى نجفى و مهر دائرى بزرگ المتوكل على الله الغنى محمد مؤمن بن شمس الدين محمد الاصفهانى مشهود است. محمد مؤمن در صفحه آخر مى نويسد كه كتاب را سه مرتبه مقابله كرده است.(4)

ص: 459





1- . فهرست نسخه هاى خطى كتابخانه ملك ج 4 ص 784.

2- . نسخه خطى آن كه تا مطلب ششم را در بردارد در 236 برگ در كتابخانه آية الله مرعشى موجود است. فهرست مرعشى ج 32 ص 483.

3- . فهرست مرعشى ج 2 ص 182.

4- . فهرست گلپايگانى ج 1 ص 128.




تصویر





حاشيه قواعد از شيخ بهائى با تملك محمد مؤمن اصفهانى

ص: 460





تصویر





نسخه خطى عدة الداعى با تملك محمد مؤمن اصفهانى


8. حديقة المتّقين فى معرفة أحكام الدين لارتقاء معارج اليقين

رساله عمليه مولانا محمد تقى است. «كتبه لأجل عمل المقلّدين إلي آخر مباحث الصيام. وكأنّه جعل مناسك الحجّ في رسالة مفردة. وكان في أصحابنا من يجوّز العمل به في جميع الأزمان، بل يرجّحه علي سائر ما كتبه العلماء الأعيان في هذه الشأن؛ لغاية ما يراعي فيه من الإحتياطات في الفتاوي».(1)

تاريخ تصنيف آن چنان كه در مبحث صوم ذكر نموده است سنه 1064 هجرى است، و در آن كتاب پنج باب و خاتمه اى قرار داده است، لكن تا چهار باب كه مشتمل بر احكام طهارت و نماز و زكات و روزه است، مشهور است، و باب پنجم و خاتمه كتاب در هيچ يك از نسخ مشهوره يافته نشد، شايد كه به بياض نرسيده باشد،

ص: 461






1- . روضات الجنات ج 2 ص 120.




لكن از بعض مؤمنين مسموع شد كه باب پنجم آن كه در احكام حجّ است نيز على حده تدوين يافته است.(1)

اين اثر مورد توجّه عرفا و فقها قرار گرفته است. عارف كامل آقا محمد بيدآبادى مريدان خود را به عمل به آن سفارش مى نموده، و فقيه بزرگ سيد دلدارعلى نصيرآبادى (از شاگردان علامه بحرالعلوم و صاحب رياض م: 1235 ق) شرحى بر باب الصوم و باب الزكاة آن نگاشته است.(2)

حكيم متأله حاج ملا على نورى در نامه به ميرزاى قمى مى نويسد: «به خدمت فيض موهبت فخرالمحققين، ملاذ طلاب اليقين، قدوة الحكماء الإلهيين، محيى مراسم العرفاء المتشرّعين الموحّدين، سندى و سيدى وسيد الجميع، آقائى آقا محمد بن آقا محمد رفيع [بيدآبادى] رفعه الله مع الأئمة الأطهرين شرف اندوز گرديدم، و ايشان مكرّر به حقير وصيت مى فرمودند كه در زمان غيبت معصوم، به غير از طريقه احتياط، راه نجاتى متصوّر نيست، و به مقتضاى حديقه ملاذ الفقهاء، المولى الجليل المؤيد المنصور، مولانا محمد تقى مجلسى، طاب ثراه وجعل الجنة مثواه، بايد عمل كرده باشى».(3)

از اين اثر نسخ خطى فراوانى موجود است و در سال 1265 ق در هند چاپ شده است.(4) يك نسخه خطى از آن، مشتمل بر كتاب طهارت تا پايان باب چهارم در احكام روزه، كه به وسيله عزيز الله بن مولى محمد تقى مجلسى در 3 صفر 1144 ق در بندر مباركه سورت در 187 صفحه كتابت و مقابله شده، در كتابخانه ابن مسكويه اصفهان موجود است.

ص: 462





1- . نجوم السماء ص 62.

2- . همان ص 373.

3- . قصص العلماء ص 195.

4- . الذريعة ج 6 ص 389.




تصویر





آغاز نسخه خطى حديقة المتقين به خط عزيزالله مجلسى

ص: 463





تصویر





پايان نسخه خطى حديقة المتقين به خط عزيزالله مجلسى

ص: 464





يك نسخه از اين كتاب نزد عالم ربّانى و صاحب كرامات مرحوم آقا سيد زين العابدين طباطبائى ابرقوئى وجود داشته است.

فرزند محترم ايشان جناب آقاى حاج سيد صادق طباطبائى كه اكنون نسخه را در اختيار دارند حكايت جالبى درباره آن بدين شرح نقل فرموده اند.

سيد و عالم بزرگوار و صاحب انفاس قدسيه، مرحوم حاج سيد عبدالحسين ميرلوحى (يزد آبادى) كه پدرم علاقه خاصى به ايشان داشت، با فرزند ارشد خود جناب حجة الاسلام حاج سيد ابوالفضل ميرلوحى، روزى اول صبح وارد منزل ما شدند وبه ديدار پدرم آمدند. پس از چند دقيقه جناب حاج سيد عبدالحسين ميرلوحى چنين گفتند: ديشب در عالم رؤيا در حالى كه مشغول آب يارى بودم حضرت ولى عصر عجل الله تعالى فرجه را ديدم وپس از پاره اى گفتگوها، دامن ايشان را محكم گرفتم وعرض كردم: يابن رسول الله! مرا راهنمائى كنيد كه در امور ومسائل فقهى كه اشكال پيش مى آيد كجا روم وچه كنم؟ حضرت فرمودند: درچنين مواقعى به دونفر رجوع كن: سيد زين العابدين طباطبائى ابرقوئى، يا حاج ميرزا على آقا شيرازى.

والآن نزد سيد زين العابدين برو و بگو: حضرت گفتند: كتاب رساله عمليه دست خط مرحوم مجلسى كه در جلد پارچه نگهدارى مى شود را به من بده، تا مطالعه وعمل نمايم. پدرم كه تا آن لحظه كسى را از وجود چنين رساله اى آگاه نكرده بودند، با كمال احترام وعجله برخاستند، وآن رساله را در اختيار عالم جليل القدر گذاشتند، وايشان براى مدّت معين، جهت مطالعه و استنساخ، آن رساله را امانتاً بردند.

البته ناگفته نماند كه آن عالم ربّانى خدمت امام زمان عجّل الله تعالى فرجه چند مرتبه رسيده اند. و بين پدرم وايشان علاقه وارتباط خاصى برقرار بود، وهر كتاب وجزوه اى را كه مرحوم پدرم تأليف مى نمودند ايشان مى گرفتند واستنساخ مى

ص: 465





كردند، وپس از فوت پدرم كه تصميم گرفتيم دو عدد از تأليفات ايشان را چاپ كنيم، مرحوم آقاى ميرلوحى نام آن كتاب را «ولاية المتقين» گذاشتند.(1)

تصویر





حديقة المتقين با حواشى علامه مجلسى، نسخه سيد زين العابدين طباطبائى

گفتنى است كه كتابى شامل يك دوره فقه كامل فارسى، به مولانا محمد تقى مجلسى منسوب است كه در هندوستان به چاپ رسيده است.

اين كتاب در 1039 ق تأليف شده است.

ص: 466





1- . مقدمه كتاب ولاية المتقين سيد زين العابدين طباطبائى ابرقويى.




تصویر





ص: 467





تصویر





ص: 468





تصویر





آغاز فقه فارسى منسوب به مولانا محمد تقى مجلسى، چاپ هند

ص: 469





تصویر





آغاز فقه فارسى منسوب به مولانا محمد تقى مجلسى، چاپ هند

ص: 470





تصویر





پايان فقه فارسى منسوب به مولانا محمد تقى مجلسى، چاپ هند

ص: 471






9. شرح خطبه متّقين

يا حديث همّام در صفات مؤمن،(1) به فارسى. سه نسخه خطى از آن موجود است.

محمد صادق بن محمد تقى فراهانى مجموعه اى از رسائل علامه مجلسى و پدر بزرگوار او را كتابت كرده، و علامه اجازه روايت رساله خود و رساله پدرش در شرح خبر صفات مؤمن را بدين شرح به او داده است.

«بسم الله الرحمن الرحيم أما بعد حمد الله علي نعمائه و صلواته علي سيد أنبيائه و أهل بيته الطاهرين. فقد أجزت للأخ في الله المبتغي لمرضاته تعالي مولانا محمد صادق رواية هذه الرسالة و رسالة والدي العلامة قدّس الله روحه في شرح خبر صفات المؤمن، والعمل بهما والتدبّر فيهما. وكتب بيمناه الجانية الفانية أحقر العباد محمد باقر بن محمد تقي عفي عنهما في شهر جمادي الأولي سنة 1091 حامداً مصلياً مسلّماً».(2)


10. شرح خطبة البيان

مشتمل بر مناقب ممتازه اميرالمؤمنين عليه السلام كه تنها مقدّمات آن نگاشته شده و به شرح خطبه نرسيده است. نسخه خطى اين كتاب نزد علامه سيد محمد على روضاتى موجود است و به لطف ايشان تصوير آن در اختيار نگارنده قرار گرفت.

ص: 472







1- . روضات الجنات ج 2 ص 119.

2- . اجازات الحديث ص 353.




تصویر





پايان شرح خطبه متقين، نسخه خطى كتابخانه آية الله مرعشى نجفى

ص: 473





تصویر





آغاز شرح خطبة البيان، نسخه كتابخانه علامه روضاتى

ص: 474





تصویر





آغاز شرح خطبة البيان، نسخه كتابخانه علامه روضاتى

ص: 475





تصویر





پايان شرح خطبة البيان، نسخه كتابخانه علامه روضاتى

ص: 476






11. تعليقه بر نقد الرجال

نقد الرجال از آثار مير مصطفى تفرشى(1) شاگرد ملا عبد الله شوشترى است كه به تصريح وى اكثر فوائد كتاب از استادش شوشترى است.

مولانا محمد تقى كه از شاگردان برجسته شوشترى است عنايت خاصّى به اين كتاب داشته و آن را با نسخه خطّى معتبر و نيز با اصول كتب رجالى مقابله كرده و حواشى تحقيقى بر آن نگاشته كه همراه كتاب مزبور چاپ شده است.

در هامش يكى از نسخ خطى كتاب چنين آمده است:

«يقول الفقير إلي الله الغني المغني محمّد تقي بن مجلسي: إنّي لمّا آنستُ بكتب الرجال و رأيت في كلّ كتاب منها أغلاطاً كثيرة، لم أعتمد بنقل المصنّف من الكتب، و قابلتُ هذا الكتاب مع الأصول، و ذكرتُ في الحاشية ماله نفع و صلة، و كلّما كان في غير الأصول أيضاً، و ما سنح بخاطري القاصر، فصار محلاً للاعتماد، و صار وقفاً علي المؤمنين اللائقين القابلين حقّه في التأريخ، عابداً مصلّياً مسلّماً، نقلت من خطه طاب ثراه».

وجاء في هامش نسخة أخري:

«صورة خطّ أستاذي ومن إليه في كلّ الأمور استنادي، مولانا و مولي الأنام محمّد تقي بن مجلسي، مدّ ظلّه السامي العالي: بلغ مقابلته مع نسخة قابلها المصنّف بنسخة الأصل بقدر الوسع و الطاقة و الحمد لله، و كتب المذنب محمّد تقي بن مجلسي الأصفهاني

ص: 477






1- . «السيّد الأجلّ، جليل القدر، رفيع الشأن، عظيم المنزلة، فاضل كامل متبحر، وأمره في جلالة قدره ورفعة شأنه وعظم منزلته وتبحرّه أشهر من أن يذكر، و فوق ما يحوم حوله العبارة. وكفاك في ذلك تأليفه كتاب الرجال في كمال النفاسة ونهاية الدقة و كثرة الفائدة، جزاه الله تعالي عنه خير جزاء المحسنين، ورضي عنه وأرضاه». جامع الرواة ج 2 ص 233. «روى عن مولانا عبد الله التسترى، وعن الشيخ عبدالعالى بن على بن عبدالعالى العاملى عن أبيه». امل الامل ج 2 ص 322. وكان حياً إلى 1044 كما يظهر من التعليقة السجادية للمولى مراد التفريشي، الذي ألّفه في التاريخ المذكور، وأورد فيه ما في نقد الرجال ويدعو لمؤلفه بقوله أيّده الله تعالى. طبقات أعلام الشيعة ج 5 ص 566.




في شهر صفر من سنة اثنين و ثلاثين بعد ألف من الهجرة النبويّة المصطفويّة».


12. رساله رضاعيه

آغاز: «الحمد لله رب العالمين والصلاة علي سيد الأنبياء والمرسلين وأشرف الأولين والآخرين محمد وعترته الأقدسين. چنين گويد أحوج المربوبين إلي رحمة ربه الغني محمد تقى مجلسى الاصفهانى كه: چون درين عصر، افراط و تفريط بسيار در امر رضاع واقع شده بود در ميان طلبه، اين رساله را نوشتم تا آنچه وسط كه صراط مستقيم است ظاهر شود، وبالله الاستعانة والتوفيق».

نسخه هاى خطى زيادى از اين رساله موجود است و در مجموعه «ميراث اسلامى ايران» نيز چاپ شده است.


13. رساله در نماز جمعه

مولانا محمد تقى در اين رساله، وجوب عينى نماز جمعه را در زمان غيبت اثبات كرده و دويست حديث بر اثبات مدعاى خود نقل كرده است.

فقيه محدّث عارف ملا محسن فيض كاشانى در زمان حيات مولانا محمد تقى، بخشى از رساله او را در رساله شهاب ثاقب خود نقل كرده است.

به نوشته فيض: سيد حسن قاينى(1) و امير محمد زمان مشهدى(2) در پايان رساله

ص: 478







1- . «السيد الأجلّ المير حسن الرضوي القائني كان فاضلاً عالماً جليلاً يروي عنه الأستاد الفاضل [السبزواري] وله تلامذة فضلاء منهم المولى الحاج حسين النيشابوري المكّي والمولى محمد يوسف الدهخوارقاني التبريزي وهو يروي عن جماعة منهم الشيخ محمد سبط الشهيد الثاني على ما يظهر من إجازة الحاج حسين المذكور للمولى نوروزعلي التبريزي تاريخها 1056 بمكة في حياة أستاذه السيد حسن... ووصفه بقوله: شيخنا السيد العالم البارع الجليل الأوحد». رياض العلماء ج 1 ص 187.

2- . قال فى الأمل (ج 2 ص 273): «كان فاضلاً عالماً فقيهاً حكيماً متكلماً له كتب منها شرح القواعد وقد قرأ عليه شيخنا زين الدين بن محمد بن الحسن بن الشهيد الثاني وكان يثني عليه بالفضل. وفي السلافة (ص 499) بعد الترجمة: «كان من عظماء عصره. توفي 1041».




مولانا محمد تقى نظر او را به خط خويش تأييد كرده اند.(1)


14. آداب صلاة الليل

علامه مجلسى در عين الحياة مى نويسد: «كيفيت نماز شب و دعاهاى آن در كتاب هاى دعا و حديث مذكور است؛ بايد كه به آنها رجوع نمايند. و والد فقير، عليه الرحمة والرضوان، رساله هاى كبير و صغير در اين باب تأليف نموده اند؛ بايد كه آنها را تحصيل نمايند».(2) وى در پايان رساله نماز شب خود نيز مى نويسد: «وتفصيل احكام نماز شب و دعاهاى آن در رساله كبيره والد مرحوم قدّس الله روحه مذكور است».

متأسفانه تاكنون نسخه اى از اين اثر يافت نشده است.


16. مناسك حج

مولانا محمد تقى به تصريح فرزندش علامه مجلسى چندين رساله در اين باب نگاشته اند. تاريخ اتمام يكى از آنها 23 ماه رمضان 1041 ق است.(3)

علامه مجلسى در آغاز رساله مناسك حج خود مى نويسد:

«اما بعد، چنين گويد ذرّه حقير و مجرم كثير التقصير محمد باقر ابن محمد تقى، عفى الله عن جرائمهما، كه چون والد ماجد فقير، نوّر الله مرقده، رسائل صغيره و كبيره در بيان آداب و احكام حج بيت الله الحرام تصنيف فرموده بودند، و فقير نيز رساله اى صغيره در اين باب تأليف نموده بودم، و بر رساله كبيره ايشان امرار نظر نموده، الحاقات كرده بودم، خواستم كه رساله مختصرى تأليف نمايم كه مقصور بر آداب و ادعيه بوده باشد، و احكام را بر رسائل ديگر حواله نمايم، كه موجب تسهيل امر مؤمنان و شيعيان

ص: 479







1- . الرسائل الفقهية، فيض كاشانى، تحقيق سيد ابوالقاسم نقيبى، ص 75 77.

2- . عين الحياة تصحيح سيد على محمد رفيعى ص

3- . نسخه اى از آن در كتابخانه آية الله مرعشى به شماره 15 در 67 برگ، و نسخه ديگرى از آن در كتابخانه علامه طباطبائى شيراز به شماره 157 موجود است.




گردد، و اين حقير را از اعمال ايشان بهره اى از ثواب بوده باشد، و الله الموفّق».(1)


16. المسئولات

پاسخ هاى مولانا محمد تقى به سؤلات ملا كلبعلى بروجردى، به فارسى، كه در سال 1057 ق به وسيله ملا كلبعلى در يك مقدمه و پنج فصل تدوين شده، و در خاتمه نيز پاسخ سؤالات ملا محمد امين تويسركانى، مولى عطاء الله گيلانى و مولى محمد شفيع بن محمد على استرآبادى آمده است. نسخه خطى اين كتاب را علامه طهرانى نزد عالم جليل ملا على اكبر نهاوندى در مشهد مقدس ديده است.(2) اين اثر بر اساس تنها نسخه خطى مغلوط موجود از آن در مجموعه ميراث اسلامى ايران چاپ شده است.


17. الأربعون حديثاً

كه به درخواست ميرزا شرف الدين على گلستانه نوشته شده(3) و بر اساس تنها نسخه خطى موجود از آن، در مجموعه ميراث حديث شيعه چاپ شده است.


18. جنگ مجلسى

شامل احاديث و اشعار و مطالب علمى و عرفانى كه در سال هاى 1025 تا 1028 جمع آورى شده است، از جمله: رساله سلوك شاه نعمة الله ولى، مطالبى از كيمياى سعادت غزالى، انوار حكمت غزالى، عيون الفصوص، الهى نامه خواجه عبد الله انصارى، بخش هايى از منازل السائرين خواجه عبد الله و شرح كمال الدين عبد الرزّاق كاشانى، مطالبى از اربعين شيخ بهائى و محاسبة النفس اللوامة و كتاب الإحياء و گلشن راز، و اشعارى از مولوى و عطار و شمس تبريزى و اسيرى و سيد محمد نوربخش و وحشى و عرفى و شيخ بهائى. نسخه اين جنگ به خط مؤلف در 123

ص: 480








1- . بيست و پنج رساله فارسى، ص: 467.

2- . طبقات اعلام الشيعة ج 5 ص 56.

3- . نجوم السماء ص 60.




برگ در كتابخانه آية الله مرعشى نجفى به شماره 9968 موجود است.

تصویر





فهرست جنگ مولانا محمد تقى مجلسى

ص: 481





تصویر





فهرست جنگ مولانا محمد تقى مجلسى

ص: 482





تصویر





فهرست جنگ مولانا محمد تقى مجلسى

ص: 483





تصویر





برگى از جنگ مولانا محمد تقى مجلسى

ص: 484





تصویر





برگى از جنگ مولانا محمد تقى مجلسى

ص: 485





تصویر





برگى از جنگ مولانا محمد تقى مجلسى

ص: 486






19. رساله در حجّيّت اخبار آحاد

در لوامع صاحبقرانى از آن نام برده شده،(1) ولى نسخه اى از آن در دست نيست.


20. تفسير مجمع البحرين

چنانچه از كتاب لوامع صاحبقرانى برمى آيد مولانا محمد تقى در اواخر عمر شريف خود، شروع به نگارش آن كرده بوده، ولى اثرى از آن در دست نيست. در لوامع پس از ذكر تفسير منسوب به امام عسكرى عليه السلام مى نويسد: «حق آن است كه اين تفسير [امام عسكرى] گنجى است از گنج هاى حق سبحانه و تعالى، و إن شاء الله تعالى چيزى از آن فوت نخواهد شد، و همگى در مجمع البحرين مذكور خواهد شد».(2)


21. پنجاه موقف

ترجمه دو حديث اخلاقى است به فارسى، كه توجه به آنها موجب خوف و رجاء مى گردد. چندين نسخه از اين رساله كوچك موجود است، از جمله نسخه كتابخانه آية الله طيب در اصفهان كه در سال 1077 ق كتابت شده است.

22. مولانا محمد تقى در لوامع به رساله ديگرى از خود اشاره كرده و مى نويسد:

«بر مؤمنان لازم است كه هميشه پادشاهان خود را دعاى خير كنند، خصوصاً پادشاهان صفويه كه حقوق ايشان تالى حقوق سيد المرسلين و حضرات ائمه معصومين صلوات الله عليهم است، چنان كه حق سبحانه و تعالى فرموده است كه شما همه در كنار جهنم بوديد، حق سبحانه و تعالى شما را به بركت رسول و اهل بيت او از جهنم نجات داد. و ظاهر است كه اكثر عالميان كافر بودند و به بركت ايشان عالمى مؤمن و مسلمان شدند، ادام الله بقائهم إلى قيام صاحب الزمان بل إلى قيام القيمة.

چنان كه در كتابى از كتب غيبت كه بعضى از علما در غيبت حضرت صاحب الامر

ص: 487








1- . لوامع صاحبقرانى ج 1 ص 101.

2- . همان، ج 7، ص 533-534.




تصنيف كرده اند، و اين كتاب قديمى است كه شايد هفتصد سال باشد كه نوشته شده باشد، چنانكه از تاريخش ظاهر مى شود، كه حديثى از حضرت امير المؤمنين صلوات الله عليه در آن كتاب هست كه حضرت خبر داده است كه يكى از فرزندان من خروج خواهد كرد و عالم به سبب او هدايت يابند و احوال فرزندان او حتى كشتن شاه عباس پسرش را و پادشاهى شاه صفى و پادشاهى شاه صاحب قران، أدام الله تعالى ظلاله إلى يوم القيام، همه از آن كتاب ظاهر مى شود. و من رساله اى نوشتم، و آن حديث را تفصيل دادم، و به خدمت شاه جنّت مكان عليين آشيان، شاه صفى عليه الرحمة و الرضوان گذارنيدم، و در خزينه خواهد بود».(1)

تصویر





انجام پنجاه موقف، نسخه كتابخانه طيب

ص: 488





1- . لوامع صاحبقرانى، ج 2، ص 494.




تصویر





آغاز پنجاه موقف، نسخه علامه روضاتى

ص: 489





تصویر





پنجاه موقف، نسخه علامه روضاتى

ص: 490





تصویر





انجام پنجاه موقف، نسخه علامه روضاتى

ص: 491






مناظرات با ملا محمد طاهر قمى

صاحب كتاب أصول فصول التوضيح مى نويسد:

«اما بعد، بر ضماير زاكيه ارباب انصاف پوشيده نماند كه يكى از علماى اماميه رساله اى در ذمّ طايفه متصوّفه تأليف نموده، و حضرت مولانا محمد تقى بن مجلسى ردّى بر مؤلف رساله مزبوره قلمى گردانيده و به نزد مشاراليه فرستاده.

و چون ردّين مزبورين در حواشى رساله مسطوره مرقوم بوده، ديگرى آن را به ترتيب در متن كتابى جاى داده، و مشتمل بر 23 باب گردانيده، هر بابى محتوى بر چهار فصل، و آن را توضيح المشربين و تنقيح المذهبين نام كرده.

و چون مرتِّب، فصل چهارم را از هر باب كه در بيان محاكمات اوست بسطى داده، به خاطر اين شكسته رسيد كه آن فصول را محذوف ساخته، به مقالات مناظرين اختصاص دهد، و محاكمه را به مُطالع منصف حواله نمايد».(1)

سيد ميرلوحى معاصر مولانا محمد تقى مجلسى در كفاية المهتدى مى نويسد:

«آخوند مرحوم تصوّف را بسيار دوست مى داشت، و توضيح المشربين وتنقيح المذهبين و اصول فصول التوضيح ميان مردم هست، و در سپاهان بيشتر از هزار نسخه مى توان يافت، و همه آنها را مى خوانند، و اين دو، گفتگويى است كه ميان ملا محمد طاهر شيخ الاسلام قم و آخوند درگرفته، و قمى از اقتصاد و غيبت طوسى و اعتقادات ابن بابويه و از مفيد و ديگران بدى هاى حلاج را آورده، ولى او اين خبرها را مجعول برشمرده است.(2)

شيخ عبد الله سماهيجى (م: 1132 ق) در كتاب النفخة العنبرية به نقل از برخى

ص: 492






1- . صفويه در عرصه دين، فرهنگ و سياست ج 2 ص 605.

2- . فهرست اهدايى كتابخانه مشكاة ج 5 ص 1505.




ثقات از رساله ملا محمد طاهر قمى و رديه مولانا محمد تقى مجلسى بر آن خبر داده و گفته است: «إنّى لم أقف على هاتين الرسالتين، وولده العلامة المجلسى قد برّأه عن ذلك [أى التصوّف].(1) على رغم تصريح ميرلوحى، سماهيجى و نيز صاحبان نجوم السماء و الذريعة انتساب رديه مزبور به مولانا محمد تقى را بعيد شمرده و يا رد كرده اند.

گويا استبعاد نامبردگان صرفاً بر اساس فرمايش علامه مجلسى در تبرئه پدر از تصوف و قطع ارتباط او با آنان در آخر عمر است، ولى اين منافى صحّت انتساب مناظرات نيست؛ چرا كه مى توان زمان مناظرات را قبل از قطع ارتباط مولانا محمد تقى با متصوّفه فرض كرد. علاوه بر آن كه فرمايشات مولانا محمد تقى در مناظرات، با ساير آثار او هماهنگ است. وى در مناظرات از مولوى صاحب مثنوى دفاع كرده و در كتاب حديثى گران سنگ خود روضة المتقين مطالعه و تدبّر در كتب حكماى الهيين همچون مثنوى و حديقه سنائى را توصيه كرده است.(2)

همچنين در مناظرات از بايزيد بسطامى تجليل كرده، و در لوامع صاحبقرانى نيز مى نويسد: «انواع علوم ائمه معصومين سلام الله عليهم أجمعين از حدّ حصر متجاوز است... از آن جمله علم الهام است كه اعظم علوم ايشان است، و ليكن عامّه اين علم را تجويز مى كنند نسبت به بايزيد و ابراهيم ادهم و حسن بصرى و امثال ايشان، و

ص: 493





1- . الذريعة ج 4 ص 498. صاحب تذكرة القبور نيز در شرح حال مولانا محمد تقى مى نويسد: «رساله كوچكى در رياضت شرعيه در اربعين نوشته و با صوفيه هم ارتباطى داشته كه صوفيه او را از خود مى دانند، و سلسله سند به او مى رسانند. و حقير كتابى منسوب به او ديدم كه با بعضى علماء در معارضه و جواب اشكال بر ملاى روم بر آمده و توجيه كلمات و اشعار ملا كرده». تذكرة القبور ص 66.

2- . «عن أمير المؤمنين صلوات الله عليه أنه كان يقول: روّحوا أنفسكم ببديع الحكمة فإنّها تكلّ كما تكلّ الأبدان. فينبغي أن يصحب في السير من كتب الحكماء الإلهيين من المثنوي و الحديقة وأمثالهما؛ ليكون سيره سفراً إلى الله تعالى، ويتفكّر في آلائه ونعمائه وحسن بلائه؛ ليخرج به عن مشابهة من هم كالأنعام بل هم أضلّ». روضة المتقين ج 4 ص 278.




انكار مى نمايند در ائمّه معصومين صلوات الله عليهم، با آن كه خود نقل نموده اند كه صوفيه منسوب به ايشانند، و ابو يزيد بسطامى كه معظم ايشان است اين رتبه را از سقايى خانه حضرت امام جعفر صادق صلوات الله عليه يافت، و معروف كرخى از دربانى حضرت ابى الحسن على بن موسى الرضا صلوات الله عليهما يافت. و هر كه تفصيل آن خواهد بايد كه رجوع نمايد به تذكرة الأولياء شيخ عطار و شواهد النبوّة مولانا جامى».(1)

همچنين مولانا محمد تقى در لوامع از كرامات اولياء سخن گفته و آن را از دلايل حقانيت دين مبين اسلام برشمرده است. او مى نويسد:

«هريك از صد هزاران هزار ولى كه در اعصار و امصار بوده اند و كراماتى كه در اين عصر بر بسيارى از مردم ظاهر شد همه دليل حقّيت مذهب آن حضرت است».

در مناظرات از شيخ عبدالرزّاق كاشانى شارح فصوص و منازل السائرين تجليل كرده، و در مجموعه اى كه به خط مولانا محمد تقى در كتابخانه آية الله مرعشى موجود است گزيده هايى از شرح منازل السائرين شيخ عبد الرزّاق نقل شده است.

آثار منسوب به مولانا محمد تقى مجلسى:

1. تشويق السالكين.

طبع سنة 1311 مع جوابات المسائل الثلاث لولده العلامة المجلسى.

2. رساله سير و سلوك. اين رساله به عارف كامل آقا محمد بيدآبادى منسوب گشته و بارها به چاپ رسيده است.

عارف شهير حاج محمد جعفر كبوترآهنگى در آغاز يكى از نسخ خطى اين رساله مى نويسد: اين رساله اى است در طريق سلوك رياضت، از قدوه محقّقين مولانا محمد

ص: 494





1- . لوامع صاحبقرانى ج 1 ص 41.




تقى، روّح الله روحه العزيز، اگرچه اسم سامى و نام گرامى خود را در رساله ذكر نفرموده اند، لكن بر ارباب بصيرت و بر صاحبان تتبّع كتب مولاناى مذكور، مخفى نخواهد بود، خصوص به كسانى كه به امعان نظر، شرح عربى و فارسى من لا يحضر مرحوم مغفور را ملاحظه نموده باشند.

فقير سراپا تقصير محمد جعفر بن الحاج صفر خان قراگزلو... همين رساله را در ميان كتب والد مرحوم خود ديده، كه در عنوان رساله تصريح شده بود كه به خطّ اصل رساله از آن مرحوم است، و مرحوم مغفور در اين امورات دقت بسيار داشته، و مى فرمودند كه اين رساله هم از آن مرحوم قدّس سرّه مى باشد.(1)

ص: 495





1- . آشناى حق، انديشه و رفتارهاى سلوكى آقا محمد بيدآبادى، ص 99.




تصویر





آغاز تشويق السالكين منسوب به مولانا مجلسى، چاپ سنگى

ص: 496





تصویر





آغاز تشويق السالكين منسوب به مولانا مجلسى، چاپ سنگى

ص: 497





تصویر





آغاز تشويق السالكين منسوب به مولانا مجلسى، چاپ سنگى

ص: 498





تصویر





انجام تشويق السالكين منسوب به مولانا مجلسى، چاپ سنگى

ص: 499





تصویر





انجام تشويق السالكين منسوب به مولانا مجلسى، چاپ سنگى

ص: 500





تصویر





آغاز رساله سيروسلوك منسوب به بيدآبادى و مولانا محمد تقى مجلسى

ص: 501






دستور العمل اخلاقى

يكى از آثار مولانا محمد تقى مجلسى دستور العمل اخلاقى مفصّلى است كه در پى درخواست برخى از دوستان مؤمن مرقوم شده و تاكنون به چاپ نرسيده است.

نسخه خطى منحصر به فرد و آسيب ديده اين دستور العمل، در مجموعه اى خطى در كتابخانه ابن مسكويه اصفهان نگهدارى مى شود.

اين مجموعه در سال 1033 ق به وسيله عالمى فاضل به نام هاشم بن ابراهيم حسينى با خطى زيبا كتابت شده و مشتمل بر چندين رساله از جمله: جعفريه محقّق كركى، منتهى السؤل فى شرح الفصول و رساله سى فصل در هيئت است. احتمال مى رود كه مولانا محمد تقى دستور العمل مزبور را براى اين فاضل جليل نگاشته باشد.

متأسفانه بيشتر اوراق اين نسخه دچار آب ديدگى شده و قرائت مطالب آن به راحتى مقدور نبود. با اين حال نگارنده با استعانت از خداى متعال توانست آن را بازخوانى نمايد، به جز چند كلمه كه با نقطه چين مشخص شده است.

ص: 502






تصویر





آغاز نسخه خطى دستورالعمل مولانا محمد تقى مجلسى

ص: 503





بسم الله الرحمن الرحيم

اين چند كلمه حسب الاستدعاء بعضى از اخلّاء مؤمنين - أعانهم الله تعالى للعمل ليوم الدين - مرقوم مى گردد، وبالله التوفيق.

أيها الأخ العزيز! اوّل چيزى كه انبيا و اوليا، طالبان راه خدا را وصيت كرده اند تقوا است، كما قال الله تعالى: «يٰا أَيُّهَا اَلنّٰاسُ اِتَّقُوا رَبَّكُمْ إِنَّ زَلْزَلَةَ اَلسّٰاعَةِ شَيْ ءٌ عَظِيمٌ يَوْمَ تَرَوْنَهٰا تَذْهَلُ كُلُّ مُرْضِعَةٍ عَمّٰا أَرْضَعَتْ وَ تَضَعُ كُلُّ ذٰاتِ حَمْلٍ حَمْلَهٰا وَ تَرَى اَلنّٰاسَ سُكٰارىٰ وَ مٰا هُمْ بِسُكٰارىٰ وَ لٰكِنَّ عَذٰابَ اَللّٰهِ شَدِيدٌ».(1)

مروى است كه چون اين نازل شد حضرت سيد الورى به يكى از غزوات مى رفتند، و در اثناى راه، آن حضرت با صحابه كبار فرود آمدند، و آن روز تا به روز ديگر خيمه ها زدند و مى گريستند.(2)

اى غافل! اندكى از اين خواب غفلت بيدار شو، و تفكر كن در حال آنان كه بيدار بوده اند و ساعتى از ياد خدا غافل نبوده اند و لحظه اى از خوف و خشيت و گريه و زارى خالى نبوده اند، با مرتبه عصمت و ولايت حضرت عزّت.

و نظر كن در حال خود كه اين همه اثقال احمال(3) خطيئات كه بر پشت ضعيف خود

ص: 504





1- . حج: 1 2.

2- . تفسير مجمع البيان ج 7 ص 126: قال عمران بن الحصين وأبو سعيد الخدري: نزلت الآيتان من أول السورة ليلا في غزاة بني المصطلق، وهم حي من خزاعة، والناس يسيرون، فنادي رسول الله صلي الله عليه وآله وسلم، فحثوا المطي حتي كانوا حول رسول الله صلي الله عليه وآله وسلم، فقرأها عليهم. فلم ير أكثر باكيا من تلك الليلة. فلما أصبحوا لم يحطوا السرج عن الدواب، ولم يضربوا الخيام، والناس ما بين باك أو جالس حزين متفكر.

3- . در اصل: اجمال.




گذاشته و لحظه اى به ياد خدا نبوده و لمحه اى در مقام عذرخواهى نيامده اى، چه خواهى كرد در وقتى كه ابواب عذرخواهى ها منسدّ شده باشد و اين معنى عنقريب واقع شده است چرا كه؟ مرگ مفاجات بسيار واقع مى شود و اگر مرگ مفاجات گويى بالنسبه كم است، بيمارى البته به طريق مفاجات است و با بيمارى، مرگ كمال قرب دارد، بعد از آن ديگر چيزى نافع نيست.

پس اندكى به خودآى و تا زمام فرصت و اختيار به دست توست... كن كه تلافى مافات كنى و تدارك ما سيأتى.

ما فات مضي وما سيأتيك فأين *** قم واغتنم الفرصة بين العدمين

و اين معنى، محقَّق خود سازى كه: تو را به جز لمحه اى از عمر نيست؛ زيرا كه گذشته را اميد برگشتن نيست، و آينده را يقينِ بودن نه. پس آنچه مر تو راست همين لمحه اى است، و در اين لمحه، هرچند تكمّل الطاعات و اجتناب از معاصى بر تو مشكل باشد آسان مى توان گرفت، به واسطه تحصيل ابدى كه از جهت آن مخلوق شده اى، و تو را از مرتبه عدم به دايره وجود به واسطه آن درآورده اند. و بعد از تدبّر خواهى دانستن كه نفع آن عايد به توست؛ چه استغناى خالق، عالم بر عالميان ظاهر است؛ چنانكه مى فرمايد كه: إِنْ تَكْفُرُوا أَنْتُمْ وَ مَنْ فِي اَلْأَرْضِ جَمِيعاً فَإِنَّ اَللّٰهَ لَغَنِيٌّ حَمِيدٌ.(1)

پس اى غافل! زهى غافلى كه چشم از اين مراتب همه پوشيده و اوقات عزيز را كه در هر نفسى از او تحصيل سعادتى عظيم ممكن است ضايع مى سازى به تحصيل اكل و شربى كه لذت آن آنى بيش نيست، و لبسى كه چون به ديده بصيرت ملاحظه كنى نفع آن عايد به غير توست، مانند بهايم كه كار ايشان اكل و شرب است؛ چه بهايم، كه چون نيك ملاحظه نمايى اضلّ(2) از بهايمى به مراتب؛ چرا كه ايشان را تكليفى نكرده

ص: 505





1- . ابراهيم: 8.

2- . گمراه تر.




اند، و به واسطه آنچه مخلوق شده اند سركشى ندارند.

پس اى برادر! خود را از مرتبه انعام(1) به در آور، و روى به درگاه واهب العطايا كن، و شب و روز به گريه و زارى به سر آور، و اوقات عمر را عزيز دان كه جوهرى است كه قيمت او فردا تو را مشخّص خواهد شد، و مراقب احوال خود شده، متوجّه عيوب خود شو(2) و تا در خود عيب بينى متوجه عيوب غير نشو.(3)

و آدمى به هيچ وقت بى عيب نيست؛ چرا كه صفات رذيله در آدمى راسخ(4) شده به واسطه مداومت بر اسباب آن، به اندك زمانى ممكن نيست ازاله آن مگر به تأييد الهى. و چون متوجه عيوب خود شوى، نيك عيب بين باش، و مغرور به تسويلات نفس امّاره نشوى كه تو اين عيب ندارى؛ زيرا كه هر عيبى كه تو را گمان است كه در تو نيست چون نيك ملاحظه كنى در تو بيش از ديگران است

و اكثر اين عيوب، به واسطه مخالطه ابناء زمان حاصل مى شود؛ چرا كه اگر مشغول خود شده باشد و با ايشان اختلاط نكند از عيوب ايشان غافل خواهد بود، و حسد ايشان نخواهد ورزيد، و كينه ايشان در دل نگاه نخواهد(5) داشت، و اعمال خود را مشوب(6) به ريا نخواهد ساخت. پس عزلت از خلايق به واسطه ازاله اين صفات از اهمّ واجبات باشد على التحقيق، كما روى الحديث عن الامام الناطق، باب الله الصافق، جعفر بن محمد الصادق، عليهما السلام: [قال:] قال رسول الله صلى الله عليه وآله:

قالت الحواريون لعيسي: يا روح اللهً من نجالس؟

ص: 506





1- . چهارپايان.

2- . در اصل: شود.

3- . در اصل: نشود.

4- . ثابت.

5- . در اصل: خواهد.

6- . مخلوط.




قال: «من يذكّركم الله رؤيته، ويزيد في علمكم منطقه، ويرغّبكم في الآخرة عمله».(1)

پس از فحواى اين حديث محقّق گشت كه تا كسى موصوف بدين صفات نباشد مجالست با او عين خسران است.

وأيضا نقل عن النبى صلى الله عليه وآله:

«ليأتينّ علي الناس زمان لا يسلم لذي دين دينه، الا من يفرّ من شاهق [الي شاهق] ومن جحر إلي جحر كالثعلب بأشباله.

قالوا: ومتي ذلك الزمان؟

قال: "إذا لم تنل المعيشة الا بمعاصي الله، فعند ذلك حلّت العزوبة» الحديث.(2)

و باز منقول است كه:

«فرّ من الناس فرارك من الأسد».(3)

و اگر مجالست نمايى با صلحا بنشين و با ايشان... ترغيب به امور آخرت و مباحثه و مذاكره علوم... با ايشان بنشين. و چون شروع كنند... غيبت مؤمنى اگر توانى ايشان را بازارى بازار، و الا از صحبت ايشان به بهانه اى فرار نما.

و در مجالس تا توانى زبان خود را نگاه دار و دل خود را مشغول حضرت ربّ العزه ساز، كه:

«من صمت نجا»(4) كه اكثر مصايب اين كس به سبب زبان است.

وچون چيزى از تو پرسند، اگر در حضور تو اعلم از تو باشد حواله به او كن، و اگر نباشد و تو در آن مسأله عالم باشى به آن كه از اصول دين باشد يا از مسائل ضرورى دين يا اجماعى باشد، متوجه جواب او شو، و الا جواب او به نادانى خود ده كه نمى دانم. و چون با علما نشينى بر آن باش كه مسايل خود را از ايشان استفتا كنى اگر از اهل آن باشند، و اگر با صلحا نشينى ملاحظه صفات... ايشان كن تا كسب آن

ص: 507





1- . الكافى ج 1 ص 39.

2- . التحصين ابن فهد حلى ص 13.

3- . مصباح الشريعة ص 100، باب 45 في العزلة.

4- . الامالى شيخ طوسى ص 537.




كنى، و با غير اين دو طبقه دورى...

و ديگر تا ممكن باشد شب ها خواب كم كن كه بهترين اوقات شب است كه مردمان از معاصى فارغ اند و به خواب غفلت گرفتار و فيوض... متواتر. پس سعادتمند كسى كه بيدار باشد و مستحقّ فيض باشد.

و اگر نتوانى كه تمام شب بيدار باشى، بارى نصف آخر شب را كه محلّ فيض است بيدار باش، كه در لحد خواب بسيار خواهى كرد.

و تا توانى نماز شب را با شرايط، از تضرع و زارى و ادعيه مأثوره، فرومگذار، كه عمده اسباب تقربات الهى بعد از فرايض، نماز شب است؛ مگر آن كه واجبى در ذمه ات باشد كه در آن صورت، به جاى آن، او را به جاى آور.

و در روز قيلوله اى بكن كه جبر بيدارى شب كند و دماغ را ضعيف نكند.

و ديگر على الدوام به ياد خدا باش كه: «وَ اُذْكُرُوا اَللّٰهَ كَثِيراً لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ».(1)

و ذكر نه همين آن است كه لا اله الا الله و سبحان الله بگويى، اگرچه اين هم از ذكر است؛ وليكن نزد واجبات، ملحوظ نظر تو خدا باشد و ترك نكنى، و نزد معاصى، ملحوظ نظر تو خدا باشد و آن معاصى را بجا نياورى.

و بايد كه على الدوام در مراقبه باشى كه خدا را حاضر دانى و عالم دانى بر احوال خود. و كسى كه اين خصلت را شعار خود گرداند ممكن نيست از او كه اقدام بر معاصى كند. زهى بى حيا كسى خدا را... داند و مخالفت او كند، با آن كه اگر مخلوقى ضعيفى كه... نفعى متصور باشد و نه ضررى اقدام به اين معصيت نكند؛ پس در اين صورت خدا را أهون الناظرين خواهد دانست، و اين كفر محض است.

و تا توانى مداومت بر كلمه توحيد بسيار بكن، كه ارباب قلوب را به سبب آن تخليه و تحليه حاصل شده است.

ص: 508





1- . انفال: 45، جمعه: 10.




و تا توانى ذكر به محض لسان نكنى كه آن نافع نيست، بلكه دل ذاكر باشد، كه محلّ فيوض الهى دل است.

و تا توانى بر آن باش كه دل خود را از غير خدا خالى سازى، چنان كه گفته اند در تفسير اين آيه كه: «وَ اُذْكُرْ رَبَّكَ إِذٰا نَسِيتَ»(1) أى غيره.

و آينه دل... زنگ صور غير زدوده نشود ممكن نيست كه صورت محبوب ازلى در او جلوه گر شود. پس سعى بليغ كن در اين معنى كه فراموش ساختن دل از غير اوست و ذكر او بسيار كردن تا شايد كه مطلوب ازلى...

و ديگر مجاهده با نفس را از اعظم اسباب قرب شناس، چنانكه بارى - جلّ وعزّ اسمه - مى فرمايد كه: «وَ اَلَّذِينَ جٰاهَدُوا فِينٰا لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلَنٰا».(2) و ديگر مى فرمايد: «أَمّٰا مَنْ خٰافَ مَقٰامَ رَبِّهِ وَ نَهَى اَلنَّفْسَ عَنِ اَلْهَوىٰ فَإِنَّ اَلْجَنَّةَ هِيَ اَلْمَأْوىٰ».(3) و ديگر مى فرمايد: «قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكّٰاهٰا وَ قَدْ خٰابَ مَنْ دَسّٰاهٰا كَذَّبَتْ ثَمُودُ بِطَغْوٰاهٰا».(4)

پس هرچه نفس طلب كند مخالفت او كن، و اگر عبادت طلب كند آن را متّهم دان، كه او نه كسى است كه عبادت طلب باشد، البته ملاحظه ريايى يا نحو آن چيزى كرده كه تو را به آن مى خواند، پس تو سعى كن كه او را در آن... نه بر نهج خواسته او كنى، و در جميع اين چيزها استعانت از ملك علام نمايى، كه آدمى را به خودى خود ممكن نيست طى اين منازل.

و على الدوام به گريه و زارى از او طلب توفيقات صورى و معنوى كنى.

و ديگر مراعات اعمال خود كنى كه هرچند بسيار كنى ملاحظه عظمت حقوق

ص: 509





1- . كهف: 24.

2- . عنكبوت: 69.

3- نازعات: 40 41.

4- . شمس: 9 11.




بارى - عزّ اسمه - كرده و بسيارى عطاهاى او كرده، او را حقير دانى، و بدانى كه تو و هر كه هست از ماسوى الله، از ملائكه مقربين و انبياء مرسلين و اوصياء صالحين، در جنب عظمت الله هيچ اند؛ پس خود را بسنج كه تو چه باشى و كه باشى و عبادت تو چه باشد تا تو رابه سبب آن عجب به هم رسد؟!

و ديگر مراعات اوقات خود كنى كه لمحه اى نگذارى كه آن ضايع شود، كه خسران عظيم است، و تدارك آن ممكن نيست؛ زيرا كه آينده باز وقتى است و در آن وقت باز مكلفى به چيزى چند. پس آنچه رفت، رفت.

و ديگر تا توانى سعى كن در اخلاص عمل، چنان كه خداى تعالى مى فرمايد: «أَلاٰ لِلّٰهِ اَلدِّينُ اَلْخٰالِصُ».(1)«وَ مٰا أُمِرُوا إِلاّٰ لِيَعْبُدُوا اَللّٰهَ مُخْلِصِينَ لَهُ اَلدِّينَ».(2)

و اخلاص در عمل آن است كه خالص سازى جميع اعمال خود را از براى خدا، حتى آن كه عباداتى كه از تو صادر شود نه از براى طمع بهشت باشد و نه از براى خوف دوزخ؛ چه نزد تحقيق، عبادت كردنِ خود است نه خدا. حتى آن كه گفته اند كه: ذوق در عبادت شرك است، فتأمّل.

و تا توانى چنان كن كه جميع اعمال خود را از براى خدا كنى، از اكل و شرب و نوم و غيرها، حتى قضاء حاجت را؛ چه مى توان كه او را به نيت، يا واجب سازد، به اين كه اين فضلات در بدن سبب ضررى است كه خدا دفع اين ضرر را بر سبيل حتم طلب كرده، به واسطه آن كه از مقدمات عبادت است؛

يا مستحب سازد، به آن كه قصد كند كه تخليه بدن از فضلات سبب آن است كه ابخره فاسده بر سر و دماغ... و به سبب آن او را ممكن باشد حضور قلبى كه روح

ص: 510





1- . زمر: 3.

2- . بينه: 5.




عبادت است كه:

«لا صلاة إلا بحضور القلب».(1)

پس خايب و خاسر باشد كسى كه تواند چنان كند كه قضاى حاجت را واجب يا مستحب سازد اوقات عزيز را ضايع گرداند و به بطالت گذراند، و اگر نمازى كند از بابت امور طبيعى عادت شده، به رسم عادت به جاى آرد، و امورى چند از عبادات كه عادت او نشده باشد بر او شاق باشد، و اگر كند بر سبيل استنكاف كند، بى شرايط و اركان.

و اعظم عبادات نماز است و در احاديث معتبره واقع است كه از نماز آن قدر مقبول است كه دل بنده با خدا باشد. در نماز... شده كه هيچ بار به خاطر او خطور نمى كند به هم مى رسد و از خدا غافل است، و بر سبيل عادت و افعال طبيعت اين افعال را به جاى مى آورد، نعوذ بالله من الخسران العظيم.

پس اى غافل! نيك نظر كن كه در چه كارى و معامله تو با كيست و چه مى كنى؟ اگر در حضور يكى از سلاطين جور حاضر شوى همگى حواس خود را متوجه او ساخته و غير... و ممكن نيست كه به غير او به كسى بپردازى... و هر ساعت... عملى كه مى كنى و كرده اى مقبول خواهد شد...

پس اى غافل! تو مى دانى كه پيش كه ايستاده اى و گفتگو مى كنى و با كه بر سبيل استهزاء مى گويى كه: «إِيّٰاكَ نَعْبُدُ وَ إِيّٰاكَ نَسْتَعِينُ».

«تَكٰادُ اَلسَّمٰاوٰاتُ يَتَفَطَّرْنَ [مِنْهُ] وَ تَنْشَقُّ اَلْأَرْضُ وَ تَخِرُّ اَلْجِبٰالُ».(2)

و روز و شب خلايق را بت خود ساخته و از اين... مى طلبى و سجده آن مى كنى

ص: 511





1- . «إن العبد لا يقبل منه صلاة إلا ما أقبل منها». ر. ك: وسائل الشيعة ج 5 ص 477 476 باب «تأكد استحباب الاقبال بالقلب علي الصلاة وتدبر معاني القراءة والأذكار». عن أبي جعفر وأبي عبد الله عليهما السلام أنهما قالا: إنما لك من صلاتك ما أقبلت عليه منها، فان أوهمها كلها أو غفل، عن أدائها لفت فضرب بها وجه صاحبها.

2- . مريم: 90.




كه ملجأى نداريم به غير از شما.

الله الله اگر... الهى باشد هرآينه شما را به واسطه اين عبادات بايد كه نيست گرداند، چه جاى... كه: «وَ لَوْ يُؤٰاخِذُ اَللّٰهُ اَلنّٰاسَ بِظُلْمِهِمْ مٰا تَرَكَ عَلَيْهٰا مِنْ دَابَّةٍ وَ لٰكِنْ يُؤَخِّرُهُمْ إِلىٰ أَجَلٍ مُسَمًّى».(1)

پس اى غافل! چون نيك ملاحظه كنى در مقام... كه در مقام كفر مطلقى و به سجده خلايق مشغول شده، از سجده خالق پرداخته اى.

و ممكن نيست كه كسى را يقين به وحدانيت خداى تعالى باشد، و به آن كه او عالم است بر احوال اين كس، و به آن كه بازگشت همه به سوى او خواهد بود، و از براى محسنان نعيم ابدى مهيا ساخته و از جهت عاصيان عقاب ابدى حاضر گردانيده؛ كه متوجه مخالفت او گردد، و عقاب ابدى را بر نعيم ابدى اختيار كند. يقين كه اعتقاد به اين مقدمات ندارد و اينها را از باب افسانه گوش مى كند و... لسانى مى كند و دل او خبر ندارد، كه: «وَ لَمّٰا يَدْخُلِ اَلْإِيمٰانُ فِي قُلُوبِكُمْ».(2)

پس اى غافل! پس اى غافل! پس اى غافل! اندكى از اين خواب گران طبيعت بيدار شو، و از مقام كفر پنهان - چه پنهان؟ بلكه هويدا! - به در آ، و همنشينى دشمنى كه دوست صيت دشمنى او را به عالميان در داده، از نفس و شيطان، فرو گذار، و ببين كه با پدران شما چه كردند؟ با آدم چه كرد كه معلم ملائكه بود و او را از بهشت به در كرد! و با قرون سالفه، از قوم نوح و قوم هود و قوم صالح و قوم لوط و قوم شعيب و فرعون و قوم او و نمرود و قوم او «وَ قُرُوناً بَيْنَ ذٰلِكَ كَثِيراً»(3) چه كرد؟! بعضى را از غرقاب بلا بر عقاب خدا رسانيد، و بعضى را به صرصر فنا، و بعضى را به صيحه و

ص: 512





1- . نحل: 61.

2- . حجرات: 14.

3- . فرقان: 38.




بعضى را به رجفه و بعضى را به شهر بر سر ايشان نگون كردن، و بعضى را به زلزله، و بعضى را به دريا... و بعضى را به تسلط پشه بر ايشان به جهنم كشيد.

زهى غافل كه دوستى چنين دشمنى را ترجيح داده اى بر دوستى خلاق عالم و موجد خودت، كه اگر نعماى او را عد(1) كنى احصا نمى توانى كرد. «وَ إِنْ تَعُدُّوا نِعْمَةَ اَللّٰهِ لاٰ تُحْصُوهٰا»(2)

اول نعمتى كه به تو كرد اين بود كه از نطفه و علقه و مضغه و عظام و لحم، تو را ترقى داده، به افاضه روح مشرّف گردانيد، و مدت معلوم در شكم مادر تو را تربيت داده، و بعد از وضع حمل، خون را از جهت تو شير كرده، كه معده ات تاب غذا نداشته، تا آن كه قوّت هضم غذا در تو پديد آورده، و از جهت تو نظام عالم علوى و سفلى داده، ابر و باد را مقرّر ساخته كه آب رحمت بر خاك ببارند، و از آن جا به طباخى آفتاب و دستيارى انجم و افلاك، انواع ثمار و حبوب از زمين خشك به در آورد و غذاى تو ساخت و تربيت تو كرد تا وقتى كه افاضه عقل كرد، يا عقل بالملكه بالفعل باشد، و از تو چيزى چند تكليف كرد كه به سبب آن تحصيل سعادت عظمى كنى، از معرفت او و عبادت او و رضاى او، كه نفع اينها به تو عايد مى گردد و تو چشم از اينها پوشيدى و پشت بر اينها كردى. نعوذ بالله من الخسران العظيم.

«خَسِرَ اَلدُّنْيٰا وَ اَلْآخِرَةَ ذٰلِكَ هُوَ اَلْخُسْرٰانُ اَلْمُبِينُ»(3)

«يَدْعُوا لَمَنْ ضَرُّهُ أَقْرَبُ مِنْ نَفْعِهِ لَبِئْسَ اَلْمَوْلىٰ وَ لَبِئْسَ اَلْعَشِيرُ»(4)

أيها الغافل المسكين! رحمى به خود كن، و از براى اين راه دور توشه اى بردار.

ص: 513





1- . شمارش.

2- . ابراهيم: 34، نحل: 18.

3- . حج: 11.

4- . حج: 13.




«وَ تَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ اَلزّٰادِ اَلتَّقْوىٰ وَ اِتَّقُونِ يٰا أُولِي اَلْأَلْبٰابِ»(1)

و تقوا بر سه قسم است:

تقواى عوام، و آن به ارتكاب طاعات و اجتناب از معاصى است.

و تقواى خواص، و آن به اجتناب از شبهات و مكروهات است، فإنّ المكروهات حريم المباحات، ومن رعى حول الحمى يوشك أن يقع فيه.(2)

و تقواى خاصّ الخاص، و آن اجتناب از غير اوست، كما قال الله تعالى: «يٰا أَيُّهَا اَلَّذِينَ آمَنُوا لاٰ تُلْهِكُمْ أَمْوٰالُكُمْ وَ لاٰ أَوْلاٰدُكُمْ عَنْ ذِكْرِ اَللّٰهِ وَ مَنْ يَفْعَلْ ذٰلِكَ فَأُولٰئِكَ هُمُ اَلْخٰاسِرُونَ»(3)

چه خاص الخاص كه خطاب عام است، وليكن اين معنى به آسانى ميسّر نمى شود، و به مجاهدات و رياضات و شب به هم مى رسد؛ از اين جهت او را تقواى خاص الخاص گفتيم. «اِتَّقُوا اَللّٰهَ حَقَّ تُقٰاتِهِ»(4) و حق تقواى او جز خاصّان را ميسّر نيست، و چون زاد تقوا مى دانم به تكرار و تذكر تو مى كنم.

پيش تو گرچه مكرّر گفتن است *** پيش من عمر مكرّر كردن است

پس از صريح اين آيه دانسته شد كه ترك محبت مال و فرزند واجب است، كه عمده مطالب دنيوى است. دليل وجوب، آن كه ترك اين معنى را خسران نام نهاد، و تاركان او را خاسران، نعوذ بالله من الخسران المبين.

ص: 514





1- . بقره: 197.

2- . عوالى اللئالى ج 1 ص 89: «ومن وقع في الشبهات وقع في الحرام، كالراعي حول الحمي يوشك أن يقع فيه. ألا وان لكل ملك حمي، وان حمي الله محارمه». و ج 2 ص 83: وروي عن النبي صلي الله عليه وآله، أنه قال: «ألا إنّ لكلّ ملك حمي، وإنّ حمي الله محارمه، فمن رتع حول الحمي أوشك أن يقع فيه».

3- . منافقون: 9.

4- . آل عمران: 102.




و نيز از احاديث اهل بيت، سلام الله عليهم اجمعين، متواتر بالمعنى است رفض دنيا، كه:

«حبّ الدنيا رأس كلّ خطيئة و بغض الدنيا رأس كلّ عبادة».(1)

و چون نادر است كه كسى دنيا داشته باشد و محبت او نداشته باشد، از اين جهت ارباب قلوب امر به ترك او فرموده اند، والا فنعم المال الصالح للعبد الصالح،(2) كه دنيا را وسيله عقبى سازد، و انفاق كند در راه او، از اين حيثيت دنيا نخواهد بود.

چيست دنيا از خدا غافل شدن *** نه متاع خانه و فرزند و زن

پس اى برادر! تا توانى در امور دنيوى مساهله كن و به جمع او چون دونان متوجه مشو؛ چه اگر دنيا را از براى خدا ترك نكنى از جهت خسّت(3) شركا ترك كن؛ چه هرچند كه تو تحصيل دنيا كنى، از خسيسانِ كفار، كسان خواهند بود كه به اضعاف مضاعفه از تو افزون خواهند داشت. «وَ لَوْ لاٰ أَنْ يَكُونَ اَلنّٰاسُ أُمَّةً وٰاحِدَةً لَجَعَلْنٰا لِمَنْ يَكْفُرُ بِالرَّحْمٰنِ لِبُيُوتِهِمْ سُقُفاً مِنْ فِضَّةٍ وَ مَعٰارِجَ عَلَيْهٰا يَظْهَرُونَ» الآية.(4)

و ديگر آيات بينات، متدبّرين را هويداست، و نهج البلاغه امير مؤمنان و پيشواى متقيان مشحون است از آن، فتدبّر. «أَ فَلاٰ يَتَدَبَّرُونَ اَلْقُرْآنَ أَمْ عَلىٰ قُلُوبٍ أَقْفٰالُهٰا»(5)

«ولو كانت الدنيا تزن عند الله جناح بعوضة ما سقي كافراً منها شربة من ماء» كما ورد فى الحديث.(6)

پس اى برادر عزيز! ساعتى بيدار شو، و به ديده بصيرت در بى وفايى دنيا و اهل او نظر كن، و رو از او گردانيده متوجه عقبى شو. «قُلْ مَتٰاعُ اَلدُّنْيٰا قَلِيلٌ وَ اَلْآخِرَةُ خَيْرٌ

ص: 515





1- . ر. ك: الكافى ج 2 ص 315 باب حب الدنيا والحرص عليها.

2- . تنبيه الخواطر ج 1 ص 158. وفيه: للرجل الصالح.

3- . پستى.

4- . زخرف: 33.

5- . محمد: 24.

6- . مجمع البيان ج 7 ص 68، كنز العمال ج 3 ص 211. وفيه: قطرة ماء.




لِمَنِ اِتَّقىٰ»(1)

و به جهد و جدّ تمام در تحصيل او بكوش، و هر ساعت را آخر عمر خود دان، و صبر را شعار خود ساز، كه: «إِنَّمٰا يُوَفَّى اَلصّٰابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسٰابٍ»(2)

و صبر بر سه قسم است:

صبر بر مرارات طاعات، تا به مرتبه اى كه طاعات در كام تو چون شهد گردد؛ چه شهد؟ كه چون ذوق طاعت يابى تو را به كراهيت از آن باز نتوان داشت!

و صبر بر مكاره ترك معصيت، تا آن نيز آخر الامر آسان گردد.

و صبر بر مصايب؛ چه هر مصيبتى كه به تو رسد البته يا سبب رفع سيئات است، يا علوّ درجات. و خود را بدين آيه خوشنود ساز: «مٰا أَصٰابَ مِنْ مُصِيبَةٍ فِي اَلْأَرْضِ وَ لاٰ فِي أَنْفُسِكُمْ إِلاّٰ فِي كِتٰابٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ نَبْرَأَهٰا إِنَّ ذٰلِكَ عَلَى اَللّٰهِ يَسِيرٌ لِكَيْلاٰ تَأْسَوْا عَلىٰ مٰا فٰاتَكُمْ وَ لاٰ تَفْرَحُوا بِمٰا آتٰاكُمْ»(3)

پس چون نيك تدبّر كنى خواهى دانست كه غم بر مصايب نفعى ندارد، بلكه اگر بهتر تدبر كنى شاكر خواهى بر مصايب، كه:

«البلاء موكّل بالأنبياء، ثمّ بالأولياء، ثمّ الأمثل فالأمثل».(4)

حتى آن كه در حديث واقع است كه:

«ملعون كلّ مال لا يزكّي وكلّ جسد لا يزكّي، ولو في كلّ أربعين يوماً مرة».

فقيل: يا رسول الله! أمّا زكاة المال فقد عرفناها، فما زكاة الأجساد؟ فقال لهم: «أن تصاب بآفة». قال: فتغيرت وجوه الذين سمعوا ذلك منه. فلما رآهم قد تغيرت ألوانهم

ص: 516





1- . نساء: 77.

2- . زمر: 10.

3- . حديد: 22 23.

4- . ر. ك: الكافى ج 2 ص 252 باب شدّة ابتلاء المؤمن.




قال لهم: هل تدرون ما عنيت بقولي؟

قالوا: لا يا رسول الله! قال: «بلي، الرجل يخدش الخدشة وينكب النكبة ويعثر العثرة ويمرض المرضة ويشاك الشوكة وما اشبه هذا، حتي ذكر في حديث اختلاج العين».(1)

و ديگر واقع است كه: اگر مؤمن بداند كه او را چه مقدار اجر است بر مصايب، هرآينه تمنا كند كه او را به مقراض پاره پاره كنند،(2) و اگر بداند كه او را چه مقدار اجر است در پريشانى ها، هرآينه آرزو كند كه روز از روز ديگرِ او بتر باشد.

و ديگر تسليم را دثار(3) خود ساز كه: «فَلاٰ وَ رَبِّكَ لاٰ يُؤْمِنُونَ حَتّٰى يُحَكِّمُوكَ فِيمٰا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لاٰ يَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجاً مِمّٰا قَضَيْتَ وَ يُسَلِّمُوا تَسْلِيماً»(4)

و طاعات لطف و آن از براى خود، نه آن كه از روى استنكاف كنى كه به مضمون آيه داخل مؤمنان نيستى.

و ديگر حبّ جاه را به دفعات از سر به در كن، كه آخر چيزى كه نهاد مقرّبان در مى رود از صفات ذميمه، حب جاه است، كه: «تِلْكَ اَلدّٰارُ اَلْآخِرَةُ نَجْعَلُهٰا لِلَّذِينَ لاٰ يُرِيدُونَ عُلُوًّا فِي اَلْأَرْضِ وَ لاٰ فَسٰاداً وَ اَلْعٰاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ»(5)

در حديث واقع است كه داخل اين آيه نيست كسى كه خواهد كه شراك(6) نعل او نوتر از برادر او باشد.(7)

ص: 517





1- . الكافى ج 2 ص 258.

2- . كتاب المؤمن حسين بن سعيد ص 15: عن الصادق عليه السلام قال: «لو يعلم المؤمن ما له في المصائب من الاجر، لتمني أن يقرض بالمقاريض». و كتاب التمحيص محمد بن همام إسكافي ص 32 و الكافى ج 2 ص 255.

3- . لباسِ رو.

4- . نساء: 65.

5- . قصص: 83.

6- . بند.

7- . مجمع البيان ج 7 ص 464.




و از جمله حبّ جاه است طلب علم از جهت آن كه روى مردم به او باشد، يا طلب وعظ، يا طلب نماز جماعت، يا طلب تصنيف، مگر آن كه اينها را نيز به واسطه خدا خواهد؛ و فرق كردن ميان اين هر دو كمال صعوبت دارد.

پس اولى اين است كه تا تو را محقّق نشود كه از براى خداست، متوجّه اين اشيا نشوى، و گول نفس و شيطان نخورى كه: «وَ زَيَّنَ لَهُمُ اَلشَّيْطٰانُ مٰا كٰانُوا يَعْمَلُونَ»(1) وزينت لهم أنفسهم.

و ديگر تواضع را [در] كارسازى، كه مهلك ترين صفات رذيله كبر است، و بدين صفت، ابليس ملعون با شش هزار ساله طاعت، به يك ساعت مطرود ابدى گشت. «إِنَّ فِي ذٰلِكَ لَعِبْرَةً لِأُولِي اَلْأَبْصٰارِ»(2)

و ديگر قرون سالفه، به كبر به هاويه رسيدند.

و ديگر جهد كن تا در مقام احسان درآيى، «والإحسان أن تعبد الله كأنّك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك».(3)

و بدين سبب حيا را شعار خود سازى؛ چون خود را منظور نظر حق دانى، و متوجه خلاف رضاى او نگردى، و بر اين باشى كه هرچه يابى كه رضاى دوست در آن است در آن خود را معاف ندارى از فرايض و نوافل.

نوافل را مگو سنّت كه فرض است *** تقرّب جستن ما سوى مولى

كه:

«لا يزال العبد يتقرّب إلي بالنوافل حتي أحبّه، فإذا أحببته كنت سمعه وبصره ولسانه ويده، فبي يسمع، وبي يبصر، وبي يبطش».(4)

ص: 518





1- . انعام: 43.

2- . آل عمران: 13، نور: 44.

3- . صحيح البخارى ج 6 ص 20، سنن بيهقى ج 10 ص 203. و نيز زبدة البيان ص 322 و بحار الانوار ج 66 ص 203.

4- . عوالى اللئالى ج 4 ص 103: وفى الحديث القدسى: «لا يزال العبد يتقرب إلي بالنوافل والعبادات حتي أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به ويده التي يبطش بها ورجله التي يمشى بها».




و تعظيم اوامر و نواهى بارى، چنان كه توانى بكنى. «مٰا لَكُمْ لاٰ تَرْجُونَ لِلّٰهِ وَقٰاراً»(1)

و همّت خود را بر اين دارى كه على الدوام روى از غير او گردانيده، رو به او كنى، حتى از بهشت و دوزخ؛ چه كسى كه مستغرق جمال او گشت بهشت در نظر او خار است، و در جنب عظمت محبوب او بى مقدار.

تا به سبب اين افعال در مقام محبت او درآيى كه: «يُحِبُّهُمْ وَ يُحِبُّونَهُ»(2) و بدين سبب محبوب او گردى، و به سبب محبت جميع دشوارى ها بر تو آسان گردد، چنان كه نظر مى كنى در آنان كه به واسطه تعلّق به مخلوقى مركّب از خون و صفرا و بلغم، كه سبب طراوت او شده، از غير او دامن فروچيده، و از تعلّق به غير او آزاد گشته.

بارى سعى كن كه در محبت يار، كم از آن عاشقان مجازى نباشى، و هميشه از شوق او و ذوق، پيراهن چاك و دامن چالاك باشى.

و چون در مقام ولا و محبت او درآمدى هميشه طالب مرگ خواهى بود. «مَنْ كٰانَ يَرْجُوا لِقٰاءَ اَللّٰهِ فَإِنَّ أَجَلَ اَللّٰهِ لَآتٍ»(3)«قُلْ يٰا أَيُّهَا اَلَّذِينَ هٰادُوا إِنْ زَعَمْتُمْ أَنَّكُمْ أَوْلِيٰاءُ لِلّٰهِ مِنْ دُونِ اَلنّٰاسِ فَتَمَنَّوُا اَلْمَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صٰادِقِينَ»(4)

و ساعتى از قلق و اضطراب خالى نباشى، و به سبب تعطّش و اشتياق، جان ها فشان كنى، و در ميدان مجاهده او، خود را بى خود زده بر لشكر اعداء شياطين و نفس اماره، دادِ مبارزت بدهى، و مدهوش او گشته، از خود بى خود گردى، و در مقام وله و حيرانى جمال او درآيى، و هر ساعتى از واردات غيبى و مكاشفات لا ريبى چيزى

ص: 519





1- . نوح: 13.

2- . مائده: 54.

3- . عنكبوت: 5.

4- . جمعه: 6.




چند جلوه گر گردد كه: «إنّ لله في أيام دهركم نفحات ألا فادركوها» كه به سبب آن سرور، مدهوش گردى، و در مقام مشاهده جمال او درآيى، و از مرتبه عين اليقين به حق اليقين واصل گردى، و صاحب معرفت گردى، و از خود فانى گشته به حق باقى گردى. «أَ وَ مَنْ كٰانَ مَيْتاً فَأَحْيَيْنٰاهُ وَ جَعَلْنٰا لَهُ نُوراً يَمْشِي بِهِ فِي اَلنّٰاسِ»(1)

و گاهى در مقام قبض و گاهى در مقام بسط درآيى، و گاهى در مقام شكر درآمده، موسى وار نعره «رَبِّ أَرِنِي أَنْظُرْ إِلَيْكَ»(2) از تو برآيد، تا به مرتبه اى كه مكوّنات در نظر تو ننمايد، به واسطه شهود انوار ذات و صفات و اسماء، و در مقام توحيد درآمده، جز يكى ندانى، و جز يكى نبينى.

غرض از اين گفت و گوها آن كه: تو را از براى تحصيل اين سعادات آفريده اند، كه: «كنت كنزاً مخفياً فأحببت أن أعرف، فخلقت الخلق لأعرف».(3)

و تو گاهى از اين غافلى، و گاهى كه متذكّرى، به واسطه كسل، اينها [را] محال دانسته، به جهل عظيم خود راضى شده و از قبيل «إِنْ هُمْ إِلاّٰ كَالْأَنْعٰامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ»(4) مشغول اكل و شرب و لبس و جاه گشته، دو اسبه در عقب اينها مى تازى و نقد عمر را مى بازى. «أَ فَحَسِبْتُمْ أَنَّمٰا خَلَقْنٰاكُمْ عَبَثاً وَ أَنَّكُمْ إِلَيْنٰا لاٰ تُرْجَعُونَ»(5)

به هر حال اى برادر عزيز، و اى يار مهربان! به طلب علوم مشغول باش، و عمده علوم اين معارف است و حكم، كه: «وَ مَنْ يُؤْتَ اَلْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْراً كَثِيراً»(6) و خيال نكنى كه تو را خلق كرده اند كه عمر عزيز در نحو و صرف و منطق و عربيت و هندسه

ص: 520





1- . انعام: 122.

2- . اعراف: 143.

3- . شرح الكافى ملا صالح مازندرانى ج 1 ص 92.

4- . فرقان: 44.

5- . مؤمنون: 114.

6- . بقره: 269.




و رياضى صرف كنى، و اينها را علم دانسته، از علوم دينيه باز مانى؛ بلكه اگر به تحصيل اينها مشغول شوى اينها را آلت دانسته، به اندك زمانى از اينها درگذشته،... و اينها را مقدمه واجب دانسته، لله خوانى و گذرى، تا آن كه(1) به جايى رسى.

و ديگر زنهار، الف زنهار، كه مبادا اين صورت حقايق و معارف را علم دانى؛ چه اينها حاصل عملى است كه بعد از علم واقع شده باشد، كه:

«من عمل بما علم ورثه الله تعالي علم ما لم يعلم».(2)

چراكه معنى علم، اعتقادى است ثابت جازم مطابق واقع، و محال است كه تو اين نحو اعتقاد به وجود بارى و رسالت حضرت رسالت پناهى و اعتقاد به مقالات ايشان جميعاً داشته باشى، [و به] به بشارت هاى ايشان به نعيم بهشت و اندرزهاى ايشان از عقوبات الهى داشته باشى، و بعد از آن مخالفت ايشان كنى.

پس عند التحقيق تو در اين چيزها صاحب علم نيستى، و اين نقش و صور را خيال علم كرده اى، و روز به روز در تحصيل كتب مى كوشى، و هرچند برمى آيد، تو را شبهه و شك بيشتر مى شود. نعوذ بالله من هذا العلم.

أيها الغافل، ثمّ أيها الغافل! آگاه شو و نيك تأمل نماى و اوقات عمر عزيز خود را ضايع مگردان كه بسى حسرت خواهى خورد در دنيا اگر بينا شوى، «فَإِنَّهٰا لاٰ تَعْمَى اَلْأَبْصٰارُ وَ لٰكِنْ تَعْمَى اَلْقُلُوبُ اَلَّتِي فِي اَلصُّدُورِ»(3) و اگر در اين جهل و عمى بميرى، بسى حسرت ها كه بخورى يوم

الحسرة والندامة، ونفع نداشته باشد.

حاصل، تو نشسته اى به محنت و رنج، و اندر بغل تو كليد گنج.

ص: 521





1- . در اصل: تا آنچه.

2- . الخرائج والجرائح ج 3 ص 1058.

3- . حج: 46.




و زنهار، ثمّ الف زنهار، كه مباد به تسويفات،(1) از تسويلات نفس اماره فريفته شوى، و به فردا اندازى چنانكه هستى كه ان شاء الله فراغ بابى به هم رسد عبادت خدا خوب بكنيم، يا فلان ماه بيايد، و يا به فلان جاى رويم، و يا بعد از آن كه از مردم گوشه گيريم متوجه تحصيل اين سعادت شويم، كه اين تسويفات از تسويلات نفس و شيطان است؛

چه هرچند بر مى آيد، اين درخت خارى كه در راه خود و مسلمانان كشته اى قوى تر مى گردد، و كندن آن صعب تر، و قوت تو كمتر؛ چه به مرور(2) ايام، اين صفات رذيله در جبلّه(3) تو محكم تر مى گردد، و ايام(4) شباب و صحّت به شيب و مرض تبديل مى گردد، اگر بمانى، و تو را در آن صورت ممكن نخواهد بود.

خوى بد در طبيعتى كه نشست *** ندهد جز به وقت مرگ از دست

و عذاب روحانى كه عبارت است از جا گرفتن اين صفات در طبيعت آدمى، و محروم بودن از سعادت ابدى بعد از مرگ، و ازاله آن ممكن نباشد، اعظم است از عذاب جسمانى، وليكن چون تو اين معانى را نيافته اى و لذت اينها در كام تو جا نگرفته است و آتش محسوس را ديده اى، از اين جهت او را حقير مى دانى، معذورى.

پس اى برادر! اندكى از چاه طبيعت به در آ، و در ملك فقر بر سرير قناعت جا گير، و پادشاهى كونين را از دست مگذار.

و اين معنى در كمال آسانى است، و او به برداشتن گامى از كام حاصل مى شود.

هان! مردانه قدم نه، كه اگر چه به حسب ظاهر از محالات مى نمايد، وليكن به

ص: 522





1- . به فردا انداختن كارها.

2- . در اصل: كرور.

3- . طبيعت.

4- . در اصل: به ايام.




مقتضاى:

«من تقرب إليّ شبراً تقرّبت إليه ذراعاً، و من تقرّب إليّ ذراعاً تقرّبت إليه باعاً» بر تو آسان خواهد گشت. و چون عليم خبير، صفاى نيت از تو بيند، هدايات خاصّه ارزانى خواهد داشت كه به سبب آن، اين ها همه آسان خواهد گشت.

هان! نترسى و بر خود نلرزى!... چند انديشى؟ فدا كردن جان را در راه او سهل بشمار؛ چه همه از اوست و به دست اوست، وليكن آن از كمال لطف، تو را اختيارى داده كه: آنچه از من است براى من صرف كن. «لِيَبْلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً»

پس زهى خاسر و خايب بنده اى كه جان او كه مخلوق سيدِ اوست و افناى او به دست اوست، سيد از او طلب كند و در عوض صد هزار جان دهد، او در آن مضايقه نمايد. نيست اين الا از نقصان اعتقاد، أعاذنا الله منه.

و ديگر اى برادر! اين سخنان سهل مدان و به مكرّر خوندن و مطالعه كردن اينها دلگير مشو، بلكه هر روز سعى كن تا كلمه و يا سطرى از اينها را تدبّر و تفكّر كنى و بيابى، و به اين يافتنِ ظاهر، قانع مشو. و اگر خوهى كه متّصف به اين صفات گردى، نظر از عيوب واعظ بپوش.

تو سخن را نگر كه حالش چيست *** به نگارنده سخن منگر

و گمان اين است كه مضمونى در اين ها نيست كه مخالف آيه و حديث نبوى باشد، والله أعلم.

و ديگر، شرط اخوّت فرو مگذار، و گاهى اين شكسته كثير التقصير را به دعايى ياد آور، خصوصاً در مظانّ اجابت دعوات، از مشاهد مشرّفه و نزد تضرّعات و در خلوات.

و سعى كن در آن كه ديگران در حقّ تو دعا كنند؛ چنان كه مشهور است كه خطاب به موسى رسيد كه: يا موسى! به زبانى مرا بخوان كه به آن زبان عصيان من نكرده باشى.

حضرت موسى عليه السلام گفت: خداوندا! مرا نيست آن زبان! خطاب عزّت در

ص: 523





رسيد كه: استدعاء دعاء از ديگران كن، كه به زبان ايشان تو عصيان من نكرده اى.

و به اين ختم كرديم؛ چرا كه اگر نصيحت نفع مى كند همين بس است، و اگر نه، مجلّدات نفع نمى كند. نفعنا الله وإياكم بجاه محمد وآله الطيبين.

اين چند كلمه در دويم رمضان سنه ثلاثين و الف مرقوم گشت.

كتبه العبد محمد تقى بن مجلسى الاصفهانى، غفر ذنوبهما، آمين.

تصویر





.


وفات

سيد عبد الحسين خاتون آبادى در وقايع السنين والأعوام مى نويسد:

«فوت استادى واستنادى، رئيس المحدثين وأستاد العلماء والفقهاء والمحدثين، المبارك الميمون، ذي النفس القدسية، آخوندي مولانا محمّد تقيا مجلسي، تغمّده الله بغفرانه، در

ص: 524






هزار و هفتاد، و عمر او مابين شصت و هفت و شصت و هشت است».(1)

«توفي، قدّس الله تعالي روحه الشريف، سنة سبعين بعد الألف، وله نحو من سبع وستين سنة، رضي الله عنه وأرضاه».(2)

شاردن سياح معروف فرانسوى در سفرنامه خود مى نويسد:

زير گنبدى كه به تكيه درويش موسوم است قبر محمد تقى پيش نماز مسجد جامع در زمان شاه عباس دوم واقع است. اين مرد در زمان حيات خود بى نهايت متقى و پرهيزگار و دنيار را ترك كرده بود. مردم به او اعتقادى كامل داشته، سه ماه قبل از مرگ، روز و ساعت و طرز مردن خود را كه در نهايت سلامت خواهد مرد گفته بود، و همه اين پيش گويى ها به وقوع پيوست.(3)

بعضى از ادبا در تاريخ وفات اين عالم ربانى گفتند:(4)

«قدّس الله روحه الشريف»

تاريخ وفات او اين است:(5)

«افسر شرع اوفتاد و بى سر و پا گشت فضل»

مقصود آن است كه اگر حرف اولِ «شرع» و حروف اول و آخر لفظ «فضل» را بيندازى، مجموع عدد سه حرف باقى مانده يكهزار و هفتاد (1070) است.

عكس اين مصرع كه مطابق 1030 است تاريخ وفات شيخ بهائى است:

«افسر فضل اوفتاد و بى سر و پا گشت شرع»

مرثيه و ماده تاريخ زير از «شعيب»(6) در مقبره آن بزرگوار به يادگار مانده است:

ص: 525





1- . وقايع السنين والاعوام ص 521.

2- . جامع الرواة ج 2 ص 82.

3- . مفاخر اسلام ج 8 ص 40. به نقل از سياحتنامه شاردن ج 7 ص 286.

4- . مرآت الاحوال جهان نما ج 1 ص 61.

5- . حدائق المقربين، نسخه خطى.

6- . ملا شعيبا از ولايت خوانسار است در كمال آدميت و خاموشى بود. از شاگردان علامى آقا حسين بوده و بندگان آقايى توجه بسيار به او داشتند. در مدرسه جدّه ساكن بود. در سنه 1083 فوت شد. تذكره نصرآبادى ج 1 ص 278.




چون محمد تقى ز فيض ازل *** شد به دانش، سرآمد عالم

بر سپهر كمال همچو مسيح *** كرد احياى علم دين از دم

روضة المتقين پرفيضش *** كرده گلزار علم را خرّم

عالم سنّت و كتاب كه بود *** متشابه ز رأى او محكم

فيض عامش رسد به خلق خدا *** همچو خورشيد در همه عالم

همچو شاخى كه خم شود از بار *** گشت از بار علم، قدّش خم

از جهان خاطرش چو گشت ملول *** كرد پرواز تا به باغ ارم

معنى معرفت نماند به لفظ *** روح علم از جسد نمود چو رم

چون نشست آن محيط فضل از جوش *** كربلاى دگر شد از ماتم

خامه معجز آفرين «شعيب» *** شد پى سال فوت او چو علم

گشت هر يك ستوده تاريخى *** اين دو مصرع كه آمد از پى هم

«مسجد و منبر از صفا افتاد» *** «صاحب علم رفت از عالم»

آقا احمد بهبهانى مى نويسد: «و اخيار آن بلده، بارگاه عالى بر مرقد مقدّس او ساختند و إلى الآن مطاف اهالى و اعالى شيعيان است».(1)

ص: 526





1- . مرآة الاحوال ص 102.




تصویر





صاحب روضات الجنات در پايان شرح حال علامه مجلسى مى نويسد:

«ومرقده الشريف الآن ملجأ الخلايق باصبهان، في الباب القبلي من الأبواب التسعة من جامعها الأعظم العتيق. ومن المجرّبات لأهلها المشهورات في جبلها وسهلها استجابة الدعاء وإصابة الرجاء تحت قبّته المنيعة وفوق تربته الشريفة.

وفي تلك البقعة المباركة أيضاً مقابر جماعة من الصالحين غيره،

منها: قبر والده الفاضل التقي المجلسي، الواقع قبره في مقدّم ذلك القبر المطهّر بفاصلة

ص: 527





قبر واحد من اخواته الأجلة المتوفين قبله، عقيب مرقد بعض أعاظم العرفاء الزاهدين الواقع هناك أيضاً، كما يظهر من مراتب ألواحهم المركوزة في ثخن الجدار ممّا يلي الأرجل والرؤس... وبالجملة، قد جرّبت مراراً بلوغ المقصود من بركات تلك التربة المنوّرة والروضة المطهّرة، ويقصدها الزائرون من الأطراف والأكناف بحسب المقدور، مع أصناف التحف والهدايا والنذور، وينالون منها الخير الموفور».(1)

صاحب روضات در پايان شرح حال مولانا محمد تقى مى نويسد: «لم يبعد كون غالب الكرامات الواقعة في تلك البلدة المباركة مستندة إلي هذا القبر الشريف».(2)


اشعار اشرف مازندرانى در مرثيه مولانا محمّدتقى مجلسى

ديده ها از اشك حسرت گشته طوفانى چرا *** خنده ها در سينه گرديده است زندانى چرا

پنجه خورشيد از دندان اختر ريش شد *** چرخ گردون مى گزد دست از پشيمانى چرا

صبحدم را خنده از بهر چه لب بر چندن است *** زهره را مرثيه شد بر لب غزلخوانى چرا

چيست باعث كز رخ دنياى فانى رفته نور *** دار ملك آخرت گرديده نورانى چرا

خلد را بهر قدوم كيست كآيين بسته اند *** خورده بر هم انتظام عالم فانى چرا

ص: 528






1- . روضات الجنات ج 2 ص 88 89.

2- . همان ج 2 ص 122.




بيضه اسلام در زير پر عنقا ز چيست *** شد خروس عرش، دلگير از پرافشانى چرا

عشرت آرايان، دكان ها را چرا برچيده اند *** گربه را گرديده افغان پاى دكانى چرا

انجم سياره از حيرت ثوابت گشته اند *** دست دوران باز ماند از سبحه گردانى چرا

مى گزد ياد ردا دل را، چه واقع گشته است *** مى كند شكل عصا در ديده ثعبانى چرا

جانب گردون كه مى رفت اين زمان كم مى رود *** سجده هاى سر به مهر از پيش پيشانى چرا

از چه رو گرديده سقف مسجد جامع خراب *** رخنه افتاده است در ملك مسلمانى چرا

اضطراب طرفه اى در عالم افتاده است باز *** هيچ مى پرسى چه باعث، هيچ مى دانى چرا

از جهان صاحب لواى عرش اعظم رفته است *** افتخار دوده عالم ز عالم رفته است

خفت بخت عالمى را ديده بيدار آه *** رفت دل هاى جهان را صيقل زنگار آه

كار و بار مردم عالم كنون غم خوردن است *** رفت آن كو بود بهر عالمى غمخوار آه

آن كه خلقى را رهين قرض احسان كرده بود *** بست چشم التفات از عالمى يك بار آه

ص: 529





رتق و فتق دين و دانش بعد از اين مشكل بود *** كز ميان رفت آن كه كردى حلّ هر دشوار آه

كيست اكنون تا تواند شد چمن پيراى شرع *** نوبهار گلشن دين رفت از اين گلزار آه

رفت آن پير طريقت كز كمال زاهدى *** در جهان هرگز نگشتى مالك دينار آه

شد مقرّب حضرت خلوت سراى انس حق *** آن كه بودى مصطفى را محرم اسرار آه

بر زمين افتاده طاق رفعتى كز گرد آن *** تيره شد عالم به چشم گنبد دوّار آه

آتش افتاده است از اين غم در شبستان جهان *** سر برون آورده چون دود از در و ديوار آه

شعله را خيزد ز وصل بوى خوش دود از نهاد *** چون برم نامش كه گردد بر زبان گفتار آه

رهبر شرع محمّد، مرشد عالم، تقى *** بست چشم از وضع اين گردون كج رفتار آه

در جهان چون خاطر از كار خلايق جمع كرد *** رفت و دامان دل از خار علايق جمع كرد

عالمى را در فراق خويش گريبان كرد و رفت *** خاطر جمعى ز هجر خود پريشان كرد و رفت

ديده و لب را به دست نوحه و زارى سپرد *** نوح امّت عالمى را غرق طوفان كرد و رفت

ص: 530





كشتى تابوت او را مى برد درياى اشك *** بس كه عالم را به مرگ خويش گريبان كرد و رفت

اشك غم را سر به جان چشم حيران داد و خفت *** خنده را وابسته چاك گريبان كرد و رفت

ذرّه پرور آفتاب آسمان معرفت *** صبح عيش دوستان را شام هجران كرد و رفت

كرد عالم را به چشم عالمى تاريك و تنگ *** شمع ايمان را چراغ زير دامان كرد و رفت

بعد از آن كايوان دل ها را عمارت كرده بود *** از هجوم اشك حسرت باز ويران كرد و رفت

آن حساب خلق را مادر، يتيمان را پدر *** جان ابناى زمان را وقف حرمان كرد و رفت

نشأه فيضى كه از جام شريعت مانده بود *** خورد بر دل ها و عالم را مسلمان كرد و رفت

جان فزا دم عيسى دار الشفاى معرفت *** درد عالم را به لطف عام درمان كرد و رفت

ديده هر جا شبهه اى از علم برهان گفت و برد *** بود هر جا مشكلى از فكر آسان كرد و رفت

بلبل دستان سراى بوستان معرفت *** ز آشيان دهر، ميل باغ رضوان كرد و رفت

سالك راه طريقت، پير غم پروردِ دين *** دل ز دنيا برگرفت از اشتداد دردِ دين

ص: 531





روزگارا راه دين گم كرده ام، رهبر كجاست *** داورى ها با تو دارم، شرع را داور كجاست

ظلم شايع گشت، تيغ عرف را جوهر چه شد *** علم ضايع شد، كتاب شرع را مسطر كجاست

آن كه بودى التفاتش پشتى محراب، كو *** آن كه افزودى ز قدرش پايه منبر كجاست

آن مصفّا گوهر درياى آگاهى چه شد *** آن مقرّب حضرت درگاه پيغمبر كجاست

عالمى از پا فتاد، آن دستگير خلق كو *** رفت دين از دست، آن داراى دين پرور كجاست

آن كه كلكش بودى از هركس سخنگوتر چه شد *** آن كه قدرش بودى از هر چيز بالاتر كجاست

تشنگان معرفت را چشمه سار خضر كو *** پيش يأجوج حوادث سدّ اسكندر كجاست

آن كه در دستش عصا را رتبه افزودى چه شد *** آن كه از نامش نشستى نقش انگشتر كجاست

العطش گويانم آب خضر را سرچشمه كو *** در خمارم، باده تحقيق را ساغر كجاست

آن كه مهرش بود حرز حاضر و غايب چه شد *** آن كه مُهرش بود فخر فتوى و محضر كجاست

من نشانش جسته ام، راه بهشت عدن كو *** من سراغش كرده ام، سرچشمه كوثر كجاست

ص: 532





رفته از دنياى دون آن درّة التاج قبول *** چون دعاى مستجاب خود به معراج قبول

بهر استدعا كه را گيريم دامان، بعد از اين *** از كه گردد مشكلات خلق آسان، بعد از اين

كيست تا داند كماهى حكم دين، بايد نهاد *** دفتر احكام را بر تاق نسيان بعد از اين

آن كه دايم بر غريبان رحم مى كردى گذشت *** هست جاى رحم بر حال غريبان بعد از اين

آن كه حكمش شحنه احكام ايمان بود، رفت *** دست بر دل ها گشايد دزد شيطان بعد از اين

ابروى محراب را ديگر كه خواهد بود چشم *** كيست مسجد را دگر شمع شبستان بعد از اين

نور از روى كه مى گيرد چراغ شرع، باز *** رونق از رأى كه گيرد دين و ايمان بعد از اين

هر كه خواهد فيض، در پاى كه مى افتد دگر؟ *** كافر از دست كه مى گردد مسلمان بعد از اين

اعتبار محضر و فتوى دگر از مُهر كيست؟ *** مدّعاى خلق را گويد كه برهان بعد از اين

از كه پرسم شبهه احكام ايمان را جواب *** با كه گويم شكوه آزار دوران بعد از اين

نيست عالم بى بقاى عالم آراى نكو *** بر جهان بايد كشيدن خطّ بطلان بعد از اين

ص: 533





بى وجودش ملك امكان گر نباشد گو مباش *** نيست چون دين پرور، ايمان گر نباشد گو مباش

كار دارم با شما اى قدسيان! فرمان كنيد *** چند روز اوقات صرف روضه رضوان كنيد

خيمه و خرگاهى از ديباى استبرق زنيد *** حوض ها را سنگ و ريگ از لؤلؤ و مرجان كنيد

اطلس افلاك را بر كرسى عرض افكنيد *** بالش خورشيد و مه را تكيه ايوان كنيد

فرش اگر نبود پرند ديده در راه افكنيد *** شربت ار حاضر نباشد فكر شهد جان كنيد

از كُتل ها خنگ گردون را به زير زين كشيد *** از تنقّل ها كواكب را نثار خوان كنيد

فرش در ايوان جنّت بلكه در راه افكنيد *** حوض كوثر را لبالب بلكه لبگردان كنيد

از ميان خلد تا دروازه، ديبا گستريد *** از لب جو تا سر ديوار، گلريزان كنيد

از زرافشانى و گوهرپاشى وقت نثار *** صفحه طومار ره را كاغذ افشان كنيد

گرد نوميدى ز رخسار رياحين بستريد *** چهره پردازى حور آرايش غلمان كنيد

از هجوم ديده نظّارگى بر بام و در *** چار حدّ خلد را يك كوزه نرگسدان كنيد

ص: 534





بهر استقبال موكب، صف ببنديد از دو سو *** توسن نظّاره را هر سو سبك جولان كنيد

كاينك از راه شهريار ملك امكان مى رسد *** در ركابش خيل دل ها خوش به سامان مى رسد

سالك راه بقا كى مايل دنيا بود *** يك جرس از مجلس دنيا و مافيها بود

منزل عمر سبكرو هست آخر آخرت *** منتهاى زندگانى عاقبت عقبى بود

عرصه عالم نباشد غير ماتم خانه اى *** ماتم عالم ز رنگ آسمان پيدا بود

آن كه بودى مقتداى خلق عالم اين زمان *** در مقام قرب با يكتاى بى همتا بود

ترك كثرت كرده جا در عالم وحدت گزيد *** جسمش اكنون پيشواى عالم بالا بود

آه شبهايش كنون گرديده زلف حور عين *** طاعت مقبولش اكنون چهره حورا بود

دل ز تدريس بنى آدم به كلّى برگرفت *** اين زمان مشغول درس علّم الأسما بود

آن كه در فكر جهانى بود يارب از چه روى *** اين زمان چندين ز حال خلق بى پروا بود

روز محشر بى حساب «اشرف» به جنّت مى رويم *** گر چو دنيا هم در آن عالم به فكر ما بود

ص: 535





گفت در تاريخ هجرانش دل حسرت نصيب: *** وعده ديدار يا رب! جنت المأوى بود

در فراق ذات پاكش سينه اى بى غم مباد *** همّتش را سايه از فرق دو عالم كم مباد





اعقاب مولانا محمد تقى مجلسى


اشاره

«از آن مرحوم سه پسر به سر حدّ كمال رسيدند:

اكبر ايشان آخوند ملا عزيز الله، و اوسط، ملا عبد الله، و اصغر، آخوند ملا محمد باقر مصنّف كتاب «بحار الانوار» و غيره است.

و چهار دختر، يكى فاضله مقدّسه صالحه آمنه بيگم، زوجه علامه فهّامه ملا محمد صالح مازندرانى شارح اصول كافى.

دويم: زوجه فاضل علامه ملا محمد على استرآبادى.

سيم: زوجه علامه وحيد ميرزا محمد بن الحسن الشيروانى مشهور به ملا ميرزا كه تأليفاتش و از آن جمله حاشيه معالم الأصول محكّ افهام علماى كرام است.

چهارم: زوجه فاضل متبحّر ميرزا كمال الدين محمد فسايى شارح شافيه».(1)

شرح حال سه تن از اصهار مولانا محمد تقى را در بخش شاگردان آورديم. صهر چهارم وى ميرزا كمالاست.



علّامه متبحّر ميرزا كمال الدين فسايى

«از افاضل شاگردان حضرت علامى مسيح الأنام فسائى بود.

توفيق استفاده از بسيارى علماى اعلام دريافته، به مساعدت الطاف الهى و كمال استعداد ذاتى به مراقى مجد و علا، و اعلى رتبه علم و تقوا صاعد گشته.

ص: 536





1- . مرآت الاحوال جهان نما ج 1 ص 62.




كاشف معضلات اوايل، و حلال غوامض مسائل بود، و در علوم منقوله تتبع كامل، و در معقولات قسطى وافى حاصل نموده، تا پايان عمر سعادت فرجام، به افاضه افاضل، و تحرير قواعد، و مصنفات عاليه اهتمام مى فرمود.

و از مآثر قلم مشكين رقم او كتاب شواهد است كه بر مطوّل نوشته و در مقام خود مثل آن نسخه تدوين نيافته،(1) و حاشيه بر معالم اصول تحرير فرموده، و رساله شريفه ديگر كه در حلّ شبهات كاتبى قزوينى نوشته.

راقم حروف [حزين لاهيجى] كتاب مغنى اللبيب را با تفسير صغير عروة الاسلام شيخ ابوعلى طبرسى عليه الرحمة و بعض مقاصد ديگر در حضور باهر النورش قرائت و استفاده نموده،(2) تا آن كه هنگام محاصره اصفهان در سال 1134 به دارالقرار و جوار رحمت آفريدگار مقام اختيار فرمود. و چون از بدايت تحصيل، پرورش يافته حجر تربيت حضرت علامى [مسيح الانام فسائى](3) عليه الرحمة بود، به غايت خوش تقرير، و نيكو تحرير، و در انشاء شعر انگشت نما [بود] و يد بيضا مى نمود».(4)

ص: 537





1- . تاريخ تأليف آن 1096 ق. فهرست مرعشى ج 8 ص 84.

2- . حزين در تاريخ و سفرنامه حزين (ص 168 169) مى نويسد: «در مدرس فاضل نحرير ميرزا كمال الدين حسين [!] فسوى به استفاده تفسير بيضاوى و «جامع الجوامع» طبرسى و امور عامّه «شرح تجريد» پرداختم».

3- . «مولاناى محقق، جامع المعقول والمنقول، آخوند مسيحاى فسوى... اعظم تلامذه آقا حسين خوانسارى، و قدوة الفضلاى عهد، و به حدّت ذهن و حسن سليقه، و به تجرّد در جميع علوم اشتهار داشت، و منصب شيخ الاسلامى فارس به خدمتش مرجوع، و مدرسش مجمع طلبه آفاق بود. مدتى در [شيراز] در خدمت ايشان به مذاكره و مباحثه پرداختم، و طبيعيات «شفا» و الهيات «شرح اشارات» و حواشى قديمه و جديده و غير آن [را] استفاده نمودم، تا آن كه به بلده فسا رفته، به رحمت ايزدى پيوست. و الحق از نحارير فضلاى عالى شان بود. فكرى رسا، و سليقه اى مستقيم، و طبعى شكفته داشت. در شعر عربى و فارسى و معما و منشآت عربى و فارسى نهايت قدرت يافته بود... «معنى» تخلص ايشان است». تاريخ و سفرنامه حزين ص 178.

4- . تذكرة المعاصرين، ص 124.




واله داغستانى در شرح حال او مى نويسد:

«از اعاظم فضلاى كرام و علماى اعلام بوده، مولدش بلده فساست... در عنفوان صبا با والد دانشمند خود به شوق تحصيل علوم به دارالسلطنه اصفهان آمده، توطن اختيار نموده، تا آخر عمر در آن جا به افاده مشغول بود، و جمعى كثير از مدارس او مستفيد مى شدند. در ايام محاصره اصفهان در حالى كه چشمش به سبب ضعف پيرى و كثرت مطالعه از حليه نور عاطل شده بود به جوار رحمت ايزدى پيوست.

تصانيف عاليه از او بر صفحه روزگار مانده از آن جمله:

كتاب شواهد مغنى اللبيب ابن هشام و شواهد مطوّل است كه از كمال متانت و كثرت فوايد مقبول ازكياى طلبه است. و همچنين حاشيه بر امور عامّه شرح تجريد و حواشى شرح مطالع و حاشيه بر شرح لمعه وغير ذلك.

گاهى از فرط عقيدت، قصايد غرّاء در مدح پيغمبر و آل آن سرور، منظوم مى فرمود، و به ديگر اقسام شعر به ندرت ميل مى نمود».(1)

ميرزا كمالا در سال 1086 ق. كتاب الاستبصار را نزد محمد بن قاسم معروف به ميرزا محمد اصفهانى خوانده است. ميرزا محمد در حاشيه نسخه خطى استبصار كه محمد هادى بن عبد الله قاضى آن را در سال 1080 ق كتابت كرده مى نويسد:

«بسم الله الرحمن الرحيم. قد بلغ زيدت كمالاته في مقابلة هذا الكتاب المستطاب، وبذل جهده الكافي في قراءته من المبدأ إلي المآب، فأمعن نظره الصائب في تهذيب معاني الأخبار وجمع مفاد الآثار المروية في كلّ باب، وبحث بجودة ذهنه الثاقب عن وجوه انطباقها علي المذاهب المعروفة والآراء الخالية عن الارتياب. وفّقه الله تعالي بمنّه لنشرها حتي يكون ذريعة لرفع الدرجات الأخروية، وأيّده بعونه علي العمل بها علي وجه يصير وسيلة إلي الفوز بالسعادات الأبدية، بالنبي وعترته خير البرية.

ص: 538





1- . تذكره رياض الشعراء، ج 3 ص 1937.




نمّقه الفقير المذنب الجاني محمد بن قاسم المدعو بميرزا محمد الاصفهاني».

ميرزا كمالا در هامش همين صفحه از استبصار چنين نوشته است:

«وفّقني الله لإتمام قراءة هذا الكتاب المستطاب في عدّة شهور يشبه أن يرتقي عددها إلي تسعة عشر شهراً، آخرها منتصف شهر شعبان المعظّم من شهور السنة السادسة بعد مضيّ ثمانين وألف من الهجرة الأحمدية، عند الفاضل الكامل الذي أجازني باللآلي المنظومة في الحاشية، وأنا العبد المذنب كمال الدين محمد بن معين الدين محمد الفسوي».

شاگردش مولا محمد ابراهيم خوزانى در اجازه به ملا محمد كاشانى مى نويسد:

«قرأت علي شيخنا محيي الدين، وعلي المولي محمد جعفر الكشميري، وعلي العلامة المبرور مولانا كمال الدين محمد بن معين الدين محمد الفسوي. وقد ناولني من مؤلفاته النافعة: شرح الشافية، و شرح قصيدة الحميري. ورأيتهما تقرأ عليه. وكذلك أعطاني: شرح شواهد المطوّل من مؤلفاته. وذكر أنّ من مؤلفاته: حاشية علي شرح حكمة العين، ورسالة في علم الواجب، و شرح قصيدة دعبل وغيرها».(1)

ص: 539





1- . الاجازات لجمع من الأعلام، ص 255.




تصویر





آغاز شرح شافيه فسوى، نسخه خطى كتابخانه ابن مسكويه اصفهان

ص: 540





تصویر





پايان شرح شافيه فسوى، نسخه خطى كتابخانه ابن مسكويه اصفهان

ص: 541





تصویر





ص: 542





تصویر





آغاز شرح قصيده دعبل، چاپ سنگى

ص: 543





تصویر





آغاز شرح قصيده دعبل، چاپ سنگى

ص: 544





تصویر





آغاز شرح قصيده دعبل، چاپ سنگى

ص: 545





تصویر





آغاز شرح قصيده دعبل، چاپ سنگى

ص: 546





تصویر





پايان شرح قصيده دعبل، چاپ سنگى

ص: 547






اولاد و اعقاب ملا عزيز الله مجلسى

اولاد ملا عبد الله مجلسى قبلا ذكر شد. اكنون به ذكر اولاد ملا عزيز الله مجلسى مى پردازيم. از ايشان يك پسر و دو دختر مخلف شد. دختران بلا ولد از دنيا ارتحال نمودند و پسر، عاليجناب مقدّس القاب فاضل نحرير ميرزا محمد كاظم است كه به نوشته نواده اش ميرزا حيدر على: «در جميع كمالات تالى والد ماجد خود بوده اند».(1)

ميرزا محمد تقى الماسى در وفات پدرش ميرزا محمد كاظم گويد:

شد سپهر جلال و مجد و شرف *** زبده اهل عقل و دانش و دين

آن كه مصداق كاظمين الغيظ *** بود از حلم و كظم والعافين

به جنان رفت و گشت تاريخش: *** «بود او ساكن بهشت برين»

و آن مرحوم را بعد از فوت دو پسر و دو دختر بوده:(2)

اما پسرها، يكى عالى حضرت فردوس منزلت علام فهام ميرزا محمد تقى بوده به تقريب الماسى كه والد مرحوم ايشان در ضريح مقدّس اميرالمؤمنين صلوات الله عليه به جاى دو انگشت نصب نمودند و به هفت هزار تومان در آن زمان ارزش داشته و حال نيز در آن موضع منصوب است مشهور به الماسى بوده اند.(3)

ص: 548






1- . تذكرة الأنساب ص 17-18.

2- . دخترهاى آن مرحوم از يكى اولاد نماند و ديگرى در حباله فاضل مرحوم آقا محمد رضى خلف علامه مرحوم ملا محمد نصير مجلسى بود. تذكرة الانساب، ص 18.

3- . و پسر ديگر آن مرحوم ميرزا محمد على مرحوم بودند. اما اولاد ميرزا محمد على مرحوم كه بعد از آن مرحوم بوده اند، پسرى و دخترى. اما پسر جناب ميرزا محمد رضا مشهور به آقا محمد زيد عزه مى باشد. پسرى دارد ميرزا محمد كاظم در ابو اسحاقيه و چند صبيه. يكى از صبايا حليله عالى حضرت ميرزا محمد باقر خلف مرحوم مير محمد صالح مشهور به آقاى تكمه دوز برادر زاده مرحوم مير محمد حسين العلامة مير محمد صالح خاتون آبادى. تذكرة الانساب ص 18-19. ميرزا محمد كاظم مرحوم شدند. دو پسر دارند: يكى جناب مستطاب الفاضل العالم النحرير مولانا ميرزا محمد أدام اله فضله. و ديگر عالى جناب مقدّس القاب آقا ميرزا عبد الله و اكنون در ابواسحاقيه كما فى السابق تشريف دارند. كتبه ابو الفقراء محمد باقر جزى فى شهر ربيع الأول 1284. همان.





ميرزا محمد تقى اصفهانى شمس آبادى مشهور به الماسى

«كان من الفضلاء المقدسين والعلماء المترهّبين، متعبداً زاهداً ناسكاً بكاءً لخوف الله، دائم الحزن من عذاب الله، متحرزاً عن عقاب الله.

أقام الجمعة في إصبهان سنين، ووصل إليهم فيضه حيناً بعد حين. وقبّر في قبر مولانا محمد تقي المجلسي ما بين الخمسين والستين».(1)

شاگردش ميرزا محمد باقر شريف اصفهانى مى نويسد:

«او فاضل عالم با ورع ديندارى بود كه در انزوا و احتياط در فتاوى و زهد از دنيا و كثرت عبادت و بكاء، گوى سبقت از همگى مى ربود و در فقه و حديث، مرجع طلبه اهل زمان خود بود، و به التماس بسيارى از فضلا و اعيان، در روزهاى جمعه در مسجد جامع جديد عباسى به اقامه نماز جمعه با احتياط، قدم رنجه مى فرمود، و در حين قرائت خطبه از نوحه و بكاء لحظه اى ساكن نمى گرديد.

و اين حقير بسيارى از احاديث و رجال را در نزد آن حميده خصال خوانده و گذرانيده، و قدرى از فروع فقه و غيره را نيز خوانده، مستفيد گرديده بودم.

والحق بيش از پدر مهربان، اظهار توجّه مى فرمود، و اوّل اجازات من در فقه و احاديث و ادعيه، صادره از آن بزرگوار بود. در سنه 1159 به رحمت الهى واصل گرديد و بعد از وفات آن جناب، حوادث بسيار به اهل اصفهان رسيد.

مجملاً مرحمت پناه مزبور به تأليف رساله اى فارسى در رجعت شروع نموده و آن را به بهجة الأولياء موسوم گردانيده و به اتمام رسانيده. مجملاً اجزاء ناتمام آن به خطّ آن استاد عالى مقام به نظر اين حقير رسيد».(2)

ص: 549






1- . تتميم امل الآمل ص 82 83.

2- . نورالعيون ميرزا محمد باقر شريف اصفهانى، نسخه خطى.




ميرزا حيدرعلى مجلسى مى نويسد: در كمالات علمى و عملى سرآمد اكثر اهل زمان خود بوده اند و حقير با دوازده سال كه از زمان تولد گذشته خدمت ايشان نموده. در آخر عمر كه سه سال آخر سلطنت نادر شاه باشد مشغول نماز جمعه و جماعت در اصفهان بودند و در ماه شعبان سنه 1159 از دار فانى به سراى باقى ارتحال نمودند و تولد ايشان در سنه 1089 بوده و رسائل چند از ايشان هست.(1)

«كمالات نفسى علمى و عملى و پرهيزگارى ايشان به اقصى الغاية رسيده، در خطب جمعه و جماعت به محض شروع، اشك جارى بود از چشم هاى ايشان، تا فراغ. اين وصف از ايشان مشهور است».(2)

الماسى در سال 1129 ق از عالم ربّانى مير عبد الوهاب طباطبائى تبريزى (شاگرد علامه مجلسى) اجازه نقل حديث گرفته. در اجازه فوق چنين آمده است:

«إنّي لمّا تشرّفت بصحبة الأخ في الله، المحبوب لوجه الله، المبتغي لمرضاته تعالي، المولي الجليل النبيل العالم الفاضل الكامل الجامع، ذو الحسب والنسب الميرزا محمد تقي الشهير بالماسي، حفيد مولانا العلامة الفقيه العارف الرباني مولي محمد تقي مجلسي، وقد كنت في صحبته في سفره إلي بلدتنا تبريز...».(3)

ص: 550





1- . تذكرة الأنساب ص 17-18.

2- . رساله انساب خاندان مجلسى، ضميمه مرآت الاحوال به اهتمام على دوانى ص 261.

3- . فهرست نسخه هاى خطى مركز احياء ميراث اسلامى ج ص 240.




تصویر





برگ دوم بهجة الأولياء الماسى، نسخه كتابخانه مسجد اعظم

ص: 551





يكى از شاگردان الماسى عالم فاضل كامل ميرزا محمد باقر شريف اصفهانى فرزند محمد تقى شريف رضوى قمى صاحب كتاب نورالعيون است كه در سال 1154 اجازه قرائت حرز يمانى مشهور به دعاى سيفى را از الماسى دريافت كرده است.(1)

وى در آغاز مشارق المهتدين فى الأحكام المأثورة عن الهداة المهديين(2) مى نويسد:

«ثاني من صحّ لي عنه الرواية بجميع الأنواع الستّة: الشيخ العالم العامل، والمحدّث الفقيه المحتاط الكامل، الذي لم أر مثله من الأتقياء في تهذيب الأخلاق والاحتياط وكثرة البكاء، الميرزا محمدتقي ابن بنت مولانا محمد باقر المجلسي، عن جدّه العلامة، عطّر الله مضجعهما بالنبي والوصي، بطرقه المتصلة المعروفة إلي أهل بيت النبي».(3)

شريف در كتاب تحفه طوسيه (نسخه خطى) نيز از استاد خود الماسى نام برده و از جمله مى نويسد: در جايى از آن مى نويسد: «مؤلف اين تحفه طوسيه در ايام تحصيل از مرحمت و غفران پناه ميرزا محمد تقى مجلسى شهير به الماسى، كه از جمله فقهاء و محدّثين، و زهّاد و متورّعين، بلكه فريد دهر، و وحيد عصر، و استاد حقير بود شنيدم، و بعد از مدّتى به خطّ شريف ايشان در ظهر كتابى نوشته ديدم...».

به نوشته صاحب روضات يكى ديگر از شاگردان الماسى حكيم عارف نامدار آقا محمد بيدآبادى است. «كان من تلامذة مولانا الفاضل المحدث الجليل المشتهر بالميرزا محمد تقي الألماسي... ويروي عنه أيضاً بالاجازة، كما أفيد».(4)

از الماسى كتابى با نام بهجة الأولياء پيرامون حضرت امام زمان عليه السلام باقى مانده است. «صدره باسم السلطان حسين الصفوي... فرغ منه في شهر الله المعظم من

ص: 552





1- . فهرست مرعشى ج 11 ص 210.

2- . اين كتاب شرح بداية الهداية شيخ حرّ عاملى است و در سال 1181 ق از تأليف جلد اول آن فارغ گشته است. ر. ك: الذريعة ج 21 ص 37.

3- . مشارق المهتدين، از محمدباقر شريف رضوى قمى اصفهانى، نسخه خطى.

4- . روضات الجنات ج 7 ص 117.




شهور سنة 1125. نسخة الأصل بخط المؤلف عند زميلنا الباحث المحقّق السيد محمد علي الروضاتي دام مؤيداً، في مدينة أصفهان. كما أنّ عنده نسخة أخري مبيضة علي نسخة الأصل بخط جيد، ولعلّها المكتوبة لخزانة الشاه سلطان حسين الصفوي. وذكرها شيخنا رحمه الله في الذريعة 27/16 وقال: يوجد منها نسخة في مكتبة مجد الدين».(1)

ميرزا محمد باقر شريف اصفهانى در نورالعيون چند حكايت از كتاب بهجة الأولياء نقل كرده است، از جمله مى نويسد: «حكايت ششم: همان استاد گرامى، يعنى ميرزا محمد تقى شهير به الماسى، به وساطت جدّ امجد خود ملا محمد باقر مجلسى، از والد ماجد خود ملا محمد تقى مجلسى، حشرهم الله وإياى مع النبى والوصى، روايت نموده كه: خبر دادند مرا جماعتى، از سيد فاضل امير علام كه گفت: در اواخر بعضى از شب ها در صحن روضه مقدّسه حضرت اميرالمؤمنين صلوات الله عليه گردش مى نمودم. ناگاه شخصى از برابر رو به جانب روضه مقدّسه حضرت امير عليه السلام مى آيد. چون نيك ملاحظه كردم كه آخوند ملا احمد اردبيلى قدس الله روحه است...».

ص: 553





1- . مجلة تراثنا ج 21 ص 250 251.




تصویر





اجازه ملا محمد تقى الماسى به ميرزا محمد باقر شريف رضوى قمى

ص: 554





تصویر





آغاز اجازه الماسى، نسخه خطى بياض خاندان مجلسى

ص: 555





تصویر





ص: 556





تصویر





پايان اجازه الماسى، نسخه خطى بياض خاندان مجلسى

ص: 557





اعقاب الماسى

اولاد ميرزا محمد تقى الماسى كه بعد از فوت آن مرحوم باقى ماندند:

1. ميرزا عزيزالله. «اخلاق حسنه ايشان زياده از آن است كه تحرير توان نمود. و از ايشان رساله اى در اصول دين هست و تسلط ايشان در گفتن تاريخ به سرحدّ كمال بود. و در سنه 1163 به رحمت ايزدى پيوستند.(1)

داراى كمالات بسيار و اخلاق حسنه و در گفتن تاريخ ابجدى عديم النظير بوده و تأليفى در اصول دين داشته موسوم به هداية الطالبين.(2)

2. ميرزا ابوالقاسم اولاد او سه پسر و يك صبيه است كه در حباله محمد حسين بن ميرزا ابوطالب الماسى ابن عم خود بوده و از او چهار صبيه و سه پسر داشته كه يك صبيه در حباله آقا محمد حسين نواده علامه آقا حسين خوانسارى بوده است.(3)

3. ميرزا ابوطالب اولاد او دو پسر و دو صبيه است.

از پسران يكى عاليحضرت نيكو خصلت ميرزا حسنعلى مشهور به آقاميرزا است كه او و همشيره بزرگش كه والده ميرزا محمد على بن ميرزا حيدرعلى است از صبيه مرحوم مير حسيب است. و يكى ميرزا محمد حسين است از نواده دخترى مرحوم ميرزا محمد جعفر خلف غوّاص بحارالأنوار ملا محمد باقر مجلسى.(4)

ص: 558





1- . تذكرة الانساب ص 18.

2- . رساله انساب خاندان مجلسى، ضميمه مرآت الاحوال به اهتمام على دوانى ص 262.

3- . ر. ك: انساب خاندان ص 263.

4- . مرآت الأحوال ص 105-106.




تصویر





پايان هداية الطالبين ميرزا عزيز الله، نسخه خطى

ص: 559





تصویر





آغاز هداية الطالبين ميرزا عزيز الله، نسخه خطى

ص: 560





تصویر





آغاز هداية الطالبين ميرزا عزيز الله، نسخه خطى

ص: 561





تصویر





آغاز هداية الطالبين ميرزا عزيز الله، نسخه خطى

ص: 562





اولاد ميرزا عزيز الله بن ميرزا محمد تقى الماسى

«يك پسر است و دو دختر. پسر، عاليجناب فضايل مآب علامه فهامه ميرزا حيدر على است كه قلم از اوصاف كمالش به عجز و انكار معترف است. حاوى انواع فضايل و نقاوه اتقياى كامل است. در علوم عقلى و نقلى امام همام، و از افاضل علماى اعلام، و در دارالسلطنه اصفهان مدّتى مرجع خاصّ و عام و ملجأ كافّه انام بوده است».(1)

وى از سيد جليل و سند نبيل فاضل عالم امير عبد الباقى فرزند فاضل علامه فهامه امير محمد حسين خاتون آبادى (نواده دخترى علامه مجلسى) نقل حديث كرده و از آثارش رساله انساب خاندان مجلسى و تذكرة الأنساب به چاپ رسيده است.

در آغاز رساله انساب مى نويسد: «الحمد لله الكريم الغفّار، و الصلاة علي المصطفين الأخيار. و بعد، چون جمعى از برادران ايمانى و دوستان و اقوام نسبى و روحانى، مثل جناب عمّ معظّم مكرّم، ميرزا ابوالقاسم، از حقير خواهش نمودند كه بنويسم به جهت ايشان، آنچه بر حقير معلوم شده از اولاد عالى جناب مقدس القاب، علامه زاهد عابد متقى، ابن المولى المقدس على الملقّب بالمجلسى، المولى محمّدتقى، قدس الله روحهما؛ لاجرم به حكم المأمور معذور بر صحيفه بيان مى نگارد كه خواهش ايشان از حقير، به سبب عراقتى مى باشد كه حقير در اين سلسله مى دارد؛ زيرا كه نسبت حقير چنين است: حيدر علي بن الفاضل الكامل ميرزا عزيزالله، بن الفاضل العلامة ميرزا محمّد تقي بن الفاضل ميرزا محمّد كاظم، بن الفاضل العالم المولي عزيزالله، بن النحرير العلامة المولي محمّدتقي بن المرحوم المولي علي الملقّب بالمجلسي، قدّس الله تعالي أرواحهم.

و والده ميرزا محمّد تقى، صبيه عالى جناب معلّى القاب، علامة العلمائى، المولى الجليل محمّد باقر المجلسى است.

ص: 563





1- . مرآت الاحوال، ص 104.




و والده صبيه مزبوره، كه زوجه مرحوم ملا محمد باقر أعلى الله مقامه بوده باشد، اخت علامه مقدّس ميرزا علاء الدّين محمّد گلستانه حسنى، شارح نهج البلاغة است.

و والده ميرزا عزيز الله والد حقير، مرحومه مريم بيگم، صبيه فاضل كامل ملا محمّد تقى، خلف فاضل كامل ملا عبد الله بن ملا محمّد تقى مجلسى است.

و والده مريم بيگم، مرحومه عارفه زينب بيگم، بنت الفاضل المولى محمّد سعيد الأشرف، ابن المولى العلاّمة الوحيد محمّد صالح المازندرانى شارح اصول كافى است.

و والده ملا محمّد سعيد و اخوه او، فاضله آمنه خانم بنت العلامة المولى محمّد تقى المجلسى است.

و والده حقير، مقدّسه صالحه، بنت فاضل عالم المولى محمّد صالح شهير به آقا بزرگ بن المولى العالم عبدالباقى بن العلاّمة محمّد صالح مازندرانى است».(1)

اثر ديگر ملا حيدر على كتاب منتخب اللؤلؤة در انتخاب و اختصار كتاب لؤلؤة البحرين شيخ يوسف بحرانى است، كه آن را در اجازه براى ميرزا حسنعلى فرزند عمّش ميرزا ابوطالب بن ميرزا محمد تقى الماسى، و پنج نفر پسران خودش نوشته، و انجام تأليف آن روز جمعه 28 محرم 1205 است.(2)

ميرزا حيدر على در سال 1146 متولّد شده و در سال 1214 ق وفات يافته و در تخت فولاد در صحن تكيه آقا حسين خوانسارى مدفون است.(3)

ص: 564





1- . مرآت الاحوال، ص 259-260.

2- . مكارم الآثار ج 2 ص 531.

3- . دانشمندان و بزرگان اصفهان ج 1 ص 581. پنج پسر و دو دختر از ايشان مخلف شده است. پسرها يكى عاليجناب ميرزا محمد على كه از صبيه جناب ميرزا ابوطالب عمّ آن مرحوم است و دو صبيه از حليله ديگر كه دختر عاليجناب غفران مآب آقا محمد هادى بن آقا محمد على بن آقا محمد هادى بن الفاضل العلامة المولى محمد صالح مازندرانى متولد شده اند. مرآت الاحوال ص 105.




تصویر





برگى از منتخب اللؤلؤة ميرزا حيدرعلى، به خط ميرزا زين العابدين خوانسارى

ص: 565





شاعر عارف ميرزا محمّد كاظم واله اصفهانى در وفاتش گويد:

آه كز بيداد گردون كرد رحلت از جهان *** ميرزا حيدر على آن مرتضاى اهل علم

قدوه ارباب دانش، قائد اهل يقين *** زبده اصحاب بينش، مجتباى اهل علم

آن صفى پاك طينت، كز ره علم و عمل *** بود در دين محمّد، مصطفاى اهل علم

والى ملك ولايت، هادى راه هدى *** اكبر اصحاب عرفان، كبرياى اهل علم

ماحى كفر و ضلالت، حامى اسلام و دين *** عالم شرع مبين، فرمان رواى اهل علم

درّ دانش، گوهر بينش كه در بحر وجود *** بود در كشتى عرفان ناخداى اهل علم

مفتى دين مبين و قاضى حاجات خلق *** كاشف اسرار حق، مشكل گشاى اهل علم

در گلستان بلاغت بود هنگام سخن *** بلبل خوش نغمه بستان سراى اهل علم

شمع جمع اهل دانش بود، چون رفت از ميان *** رفت با او روشنايى از سراى اهل علم

نخل قدّش چون ز پا افتاد از باد اجل *** سرنگون شد بر زمين، گفتى لواى اهل علم

چون كه در باغ افاضت بود نخل پر ثمر *** تا ز پا افتاد برپا شد عزاى اهل علم

ص: 566





از مساجد وز مدارس رفت رونق تا كه رفت *** آن امام عادل، آن رونق فزاى اهل علم

از وفور زهد و تقوا اين جهانش تنگ شد *** رفت سوى آن جهان، آن پارساى اهل علم

منخسف گرديد ماهى زآسمان اهل فضل *** منكسف شد آفتابى از سماى اهل علم

كرد با ارواح قدسى التقا در آن جهان *** گر جدا در اين جهان شد از لقاى اهل علم

الغرض چون زين جهان بى بقا راه جنان *** پيش بگرفت و برفت آن پيشواى اهل علم

خواست «واله» در دو مصرع سال تاريخش ز من *** تا بود هريك به فوتش رهنماى اهل علم

گفتمش: شد سوى جنّت پيشواى اهل زهد *** گفتمش: سوى جنان شد مقتداى اهل علم

ص: 567





تصویر





طريق روايت ميرزا حيدر على به خط وى

ص: 568





تصویر





طريق روايت ميرزا حيدر على به خط وى

ص: 569





تصویر





طريق روايت ميرزا حيدر على به خط وى

ص: 570





تصویر





طريق روايت ميرزا حيدر على به خط وى

ص: 571





علامه مولانا محمد باقر مجلسى


اشاره

«عالم فاضل ماهر محقّق مدقّق علامة فهامة فقيه متكلّم محدّث ثقة ثقة، جامع للمحاسن والفضائل، جليل القدر، عظيم الشأن».(1)

تصویر





«ولادت باسعادتش در دارالسلطنه اصفهان در ابتداى سنه 1038 هجرى اتّفاق افتاد، و در آن بلده از اين دار فانى به سراى جاودانى ارتحال فرمود، و در بارگاه والد ماجد خود مدفون است، و تاريخ وفاتش: «قدّس الله روحهم الشريف» است.

مراتب علوم را در خدمت والد ماجد خود استفاده نمود، و در اندك زمانى جامع علوم دينيه و معارف يقينيه، و حاوى كمالات صوريه و معنويه گرديد و صيت [و آوازه] فضائلش، با وجود پدر بزرگوار، به اطراف و اكناف عالم، و به اعالى و ادانى هر

ص: 572







1- . رياض العلماء ج 5 ص 39-20.




ديار رسيد. و از بعضى از ثقات شنيدم كه از مرحوم آخوند ملا محمد تقى عليه الرحمة نقل كرده است كه در شبى از شب ها، بعد از تهجّد و گريه و زارى بسيار به درگاه قادر على الاطلاق، خود را به حالتى ديدم كه هرچه از درگاه احديت مسألت كنم البته به اجابت مقرون شده، عنايت خواهد شد؛ و در دل خود متفكر بودم كه كدام چيز از امور اخرويه يا دنيويه را بخواهم؟ كه ناگاه آواز گريه محمد باقر را كه در گهواره بود شنيدم. بلا تأمل عرض كردم: خداوندا! به حق محمد و آل محمد اين طفل را مروّج دين و ناشر احكام سيدالمرسلين گردان، و او را موفّق به توفيقات بى پايان خود بدار.

تصویر





و يقين حاصل است كه اين خوارق عادات كه از آن بزرگوار به ظهور رسيده است، نيست مگر از دعاى چنين بزرگوارى؛ زيرا كه آن مرحوم از جانب سلاطين صفويه رضوان الله عليهم به منصب جليل شيخ الاسلامى مثل اصفهان منصوب بودند،(1)

ص: 573





1- . در وقايع السنين والأعوام (ص 540) مى نويسد: «روز سه شنبه چهارم شهر جمادى الاولى 1098 نوّاب اشرف ارفع اقدس همايون شاهى شاه سليمان صفوى بهادرخان، از راه تصلّبى كه داشت، از براى ترويج امور شريعت مقدّسه و تنسيق امور شيعيان، مولانا محمد باقرا مجلسى را تعيين فرمودند به شيخ الاسلامى دارالسلطنه اصفهان، و از راه رعايت علماء در استرضاى خاطر آخوند، مكرّر بر زبان خجسته بيان، لفظ التماس جارى ساختند».




و جميع مرافعات و طى دعاوى مسلمين را به وضع شايسته متوجّه مى شدند، و در عقود و نكاحات و نماز اموات و ضيافات و جماعات و عيادات مؤمنين تشريف فرما مى شدند... و در تدريس نهايت شوق را داشته اند، و شاگردان و تلامذه نامدار از او در صفحه روزگار به يادگار مى باشند، و از آن جمله است: فاضل مقدّس ربّانى سيد نعمة الله جزايرى، و فاضل نحرير ملا ابو الحسن نجفى عاملى، و فاضل قليل النظير ميرزا علاء الدين محمد گلستانه شارح نهج البلاغة... و شرافت طواف حرمين شريفين را دريافته، و به زيارت ائمه عراق عليهم السلام مكرّر مشرّف شده اند، و امور معاش و حوائج دنيويه خود را نيز به خوبى و انضباط تمام متوجه بوده اند. و مع ذلك كلّه آن قدر تأليف و تصنيف از ايشان به درجه ظهور رسيده است كه از حوصله تقرير و تحرير افزون است.... و مع ذلك در فصاحت تعبير و شيرينى گفتار، به ذروه عُليا و درجه قُصوى رسيده است، و در ترجمه كلام عربى، در جمله فضلا و علما، كسى ثانى آن بزرگوار نشده است. نكات و دقايق لفظيه اى را كه در الفاظ عربيه بوده است، همه را در ترجمه آن الفاظ ملاحظه فرموده است. و در ترويج دين آن قدر كوشيده است كه عبد العزيز دهلوى كه از علماء معاصرين و از اهل سنت و جماعت است در تحفه اثنى عشريه كه در اين اوقات در ابطال مذهب شيعه و احقاق مذهب خود تأليف كرده است نوشته است كه اگر دين شيعه را دين آخوند باقر مجلسى بگويند رواست؛ زيرا كه اين مذهب را او رونق داده است...

مجملاً آخوند مرحوم در خدمت سلاطين صفويه عزّت تمام داشت و اغلب تصانيف خود را به نام نامى ايشان مزين فرموده است... نظر به خلوص نيت و صفاى باطنى كه داشت علاوه بر تكثير تحقيقات و تدقيقات در افادات، مصنفات آن عالى درجات به حدّى مقبول طباع شده و به درجه اشتهار رسيده است كه از بلاد كفر و اسلام جايى نخواهد بود كه از آنها خالى باشد... اگر خواهم كه ذرّه اى از آفتاب مكرمت و فضيلت و جامعيت و حالات و كرامات و مجاهدات و ضبط اوقات و طور معاش و مكارم

ص: 574





اخلاق آن زبده آفاق را شرح دهم كتابى شود نهايت مبسوط... افاضل و مستعدّان از ذكر محامد اوصاف او معترف به قصور، و در رسيدن به اولين پايه از مدارج معارج مناقبش نارساتر از دماغ مخموراند. منبع بحار انوار، و مؤيد به تأييدات كردگار، و از نوادر روزگار بود. سماء عالم فضيلتش بر اصحاب معرفت ظاهر، و هريك از مصنفاتش جلاء عيون ارباب بصائر است، و افادات آن بزرگوار، حيات بخش قلوب مؤمنان، و عين حيات دل هاى متقيان است».(1)

مير محمد صالح خاتون آبادى دامادش در حدائق المقرّبين درباره او مى نويسد:

«اعظم اعاظم فقها و محدّثين، و افخم افاخم علما و اهل دين بود، و در علوم فقه و تفسير و حديث و رجال و اصول كلام و اصول فقه سرآمد اهل روزگار و سركرده علماى نامدار بود، و متقدّمان و متأخّران اهل علم و عرفان، هيچ يك به جلالت قدر آن عظيم الشأن و به جامعيت آن مقرّب درگاه خداوند رحمان نبودند.

و حقوق آن بزرگوار بر دين از چند جهت است:

اوّل: از جهت شرح نمودن كتب اربعه؛ زيرا كه مشايخ ثلاثه، يعنى شيخ كلينى و ابن بابويه و شيخ طوسى، قدّس الله ارواحهم، كثيرى از احاديث را در كتب اربعه جمع و تأليف نموده اند و غايت سعى و نهايت اهتمام در تهذيب و ايراد آن اخبار به كار برده اند، وليكن متعرّض شرح و توضيح و تبيين آن احاديث نشده اند؛ و بدين جهت احاديث مشكله و اخبار معضله در پرده خفا مستور مانده است، و بدون شرح و حواشى از آن كتب منتفع نمى توان شد. و علماى سلف نيز متعرّض اين امر نشده اند.

آن بزرگوار بر آن كتب شروح نوشته، و اسناد احاديث را متعرّض شده، و متون آنها را به وجه اتمّ و اكمل شرح و بيان نموده، و براى اكثر احاديث مشكله معانى متعدّده و احتمالات متكثّره ايراد فرموده، تا آن كه امروز بحمدالله تعالى كتب حديث به

ص: 575





1- . مرآت الاحوال جهان نما ج 1 ص 77 80.




مرتبه اى رسيده كه اكثر اهل علم كه خبرى از اخبار ندارند و احاديث را در خدمت استاد نخوانده اند و از مشايخ اخذ ننموده اند به بركت شروح آن عالى مقدار درس حديث مى گويند، و به وسيله شروح او از تصحيف و تحريف مصون و محروس اند.

و اين شروح: شرح كافى است، و شرح تهذيب، كه هريك زياده بر صد هزار بيت است. و چون والد مرحوم او بر من لا يحضره الفقيه شرح عربى و فارسى نوشته، و بر استبصار بنا بر فرموده او اين حقير شرح نوشته ام، بر اين دو كتاب شرح ننوشتند.

و شرح كافى او ناتمام است كه بنابر وصيت آن مرحوم مبرور اين حقير اكنون به اتمام آن اشتغال دارم، ان شاء الله تعالى به ميامن الطاف الهى به اتمام رسد.

دويم: آن كه احاديث كتب اربعه در جنب ساير احاديث شيعه، قليلى است از كثير، و اكثر احاديث شيعه در آن كتب مسطور نيست. و جمعى از متقدّمان علماء مانند عياشى و على بن ابراهيم و ابن بابويه و شيخ طبرسى و غير ايشان بعضى از آن احاديث را در مصنّفات ديگر، غير كتب اربعه، جمع و تدوين نموده اند، و برخى ديگر در اصول اربعمائه مسطور بوده و به كتب ديگر نقل نشده.

آن بزرگوار احاديث كتب آن علماى اخيار را با احاديث بعضى از اصول اربعمائه كه بعد از تفحّص بسيار به دست او آمده، از اطراف عالم آنها را تحصيل نموده، همه را در كتاب بحار الأنوار جمع نمود، و از نسخه هاى متعدّد كه به دست آورده بود تصحيح نمود، و بيان و توضيح فرمود، و حل هاى مختلف كه از علماى سلف و خلف دست به دست به او رسيده بود و حل ها كه به خاطر خطير او رسيده بود در آن كتاب ايراد نمود. و در هر باب، آيات كريمه قرآنى را كه مناسب به آن باب بود نقل نمود، و به تفسير و تأويل آن آيات پرداخت، و اقوال مفسّران را كه در تفسير آن آيات ذكر نموده اند درج نمود، و به صواب و خطاى آن اقوال اشاره فرمود، و احاديث آن باب را بر آيات تطبيق نمود، و اقاويل حكما و متكلّمان را در بسيارى از مباحث ايراد نمود، و به جرح و تعديل آنها اشاره فرمود.

ص: 576





چنين كتابى تا امروز در ميان علماى شيعه مصنَّف و مؤلَّف نشده، و بدون تأييد الهى كسى را قدرت بر نوشتن چنين كتابى نيست.

و اين كتاب مستطاب بيست و پنج مجلّد است، و هفده مجلّد آن به اتمام رسيده و قريب به هفتصد هزار بيت است، و هشت مجلّد ديگر به بياض رفته، و احاديث آن مجلّدات بدون شرح و بيان نوشته شده، و به اين قاصر وصيت اتمام آنها را فرموده اند. ان شاء الله العزيز بعد از اتمام شرح كافى به اين سعادت فايز گردم.

سيم: مؤلّفات فارسى اوست كه تأليف نموده، مانند حق اليقين و عين الحياة و حلية المتقين و حياة القلوب و جلاء العيون و كتب ادعيه و ساير رسايل، كه هريك از اين كتب در غايت نفع، و موجب هدايت اهل ايمان است، و به بركت اين كتب، در اكثر اطراف عالم، عوام عارف به مسائل و اعمال گرديده اند و هدايت يافته اند، و در كم بلد و ناحيه و خانه اى است كه بعضى از آن كتب نباشد، و به وسيله آن كتب جمعى هدايت نيافته باشند.

چهارم: اقامت جمعات و جماعات و مجامع عبادات، كه به بركت وجود شريف او منعقد مى شد. و در تاريخ تأليف اين رساله، قريب به پنج سال است كه او رفته است و چنان مجامع منعقد نمى شود.

و اكثر عبادات و سنن كه به بركت او در ميان مؤمنان جارى بود متروك شده، و در ايام شريفه و ليالى احيا، كه چندين هزار كس به عبادت و احيا و دعا مشغول بودند، الحال اكثر اين مراسم و وظايف مهجور گرديده است، و از مواعظ شافيه او كه باعث هدايت و تيقّظ و تذكّر مؤمنان بود مردمان محروم گرديده اند.

پنجم: فتاوى و بيان مسائل دين كه مسلمانان از آنها منتفع مى شدند، و هر مسئله اى از مسائل دين كه مردم را حاجت بود به سهولت از او سؤال مى كردند و به جواب آن مسئله فايز مى گرديدند. و امروز همگى مردم متحير، و در مسائل گاهى به زيد و گاهى به عمرو رجوع مى نمايند، و هر يك از روى جهل يا تجاهل فتاوى عجيبه

ص: 577





غريبه مى دهند، و هريك مخالف ديگرى مى گويند و مى نويسند.

ششم: قضاى حوائج مؤمنان و اعانت امور ايشان، و دفع اذيت و ظلم ظلمه، و عرض وظايف و حاجات مهمّه.

و بالجمله، حقوق آن منبع كمالات و معدن خيرات بر دين و اهل دين، بلكه بر همه سكّان روى زمين بسيار است، و آثار و مؤلفات او تا روز قيامت در ميان شيعه جارى، و مثوبات آن بر روزگار آن مقرّب درگاه بارى عايد مى گردد.

و مؤلفات او از عربى و فارسى، چنانچه تخمين شد، هزار هزار و چهارصد و دو هزار و كسرى است، و به حساب عمر شريف او كه حساب نموديم، به ازاى هر روز تخميناً پنجاه و سه بيت و كسرى مى شد.

و اين حقير كتب احاديث را در خدمت او خواندم، و در تاريخ سال 1085 اجازه براى اين حقير نوشت، و همه مؤلّفات خود و مؤلّفات ساير علما را كه از مشايخ عظام خود اجازه داشت به اين حقير اجازه داد. و حقوق او بر اين حقير عظيم و نامتناهى است، و حقوق ابوّت و تربيت و ارشاد و هدايت بر اين قاصر دارد. و در اوايل حال، اين قاصر حريص بودم بر تحصيل علوم عقلى، و اوقات خود را صرف كتب حكمت مى نمودم، تا آن كه به وسيله حجّ بيت الله الحرام به خدمت او مربوط شدم، و به بركت او هدايت يافتم، و به تتبّع كتب فقه و حديث و علوم دينى مشغول شدم، و سى سال در خدمت او و از فيوضات او بهره مند مى گرديدم، و استجابت دعوات و كرامات از آن معدن خيرات مكرّر مشاهده نموده ام».


اساتيد و مشايخ اجازه علامه مجلسى:


اشاره

1. مولانا محمد تقى مجلسى.

2. علامه آقا حسين خوانسارى.

علامه مجلسى علوم نقلى و عقلى را نزد آن دو آموخته است.

ص: 578







شاگردش ميرزا عبد الله اصفهانى صاحب رياض العلماء مى نويسد: «قرأ العقليات على المولى الأستاد آقا حسين والنقليات على والده».(1)

3. شيخ على عاملى فرزند شيخ محمد بن حسن عاملى نواده شهيد ثانى.(2)

علامه در اجازات خود از او با القابى همچون «الشيخ الأفضل الأكمل»(3) و «الشيخ الفاضل الصالح الكامل»(4) نام برده و در يكى از اجازات مى نويسد: «شيخنا المعظّم، بل والدنا المكرّم، نجل الأفاضل الفخام، وقدوة الأتقياء الكرام، الشيخ علي بن الشيخ محمد العاملي» كه بيانگر رابطه علمى و عاطفى عميق بين آن دو است.(5)

در مجلد اجازات بحارالأنوار چنين آمده است:

«صورة ما كتبه لنا من الاجازة الشيخ الجليل والعالم النبيل الشيخ علي بن الشيخ

ص: 579





1- . رياض العلماء، ج 5، ص 39-20.

2- . «از جمله علماى اثنى عشريه و فقهاء اماميه كه در انحلال مسائل مشكله و تحقيق بطون غوامض كلام دقيق، در معنى تفريد، شهير آفاق اند: مدقّق كامل و محقّق فاضل، شيخ العارفين، رئيس المحدثين، جناب شيخ على، نواده أعلم العلماء، شيخ الفقهاء، شيخ زين الدين است، كه در اين زمان قامت استعدادش به خلعت اجتهاد آراسته و پيراسته گرديده، جمهور فقهاء كراميه از پرتو بارقات لمعات آفتاب جهانتاب علوم آن جناب فراخور اكتساب بهره ور و فيض ياب گشته اند. از جمله تصنيفات آن قطب فلك اعظم شريعت، كه به نظر علماء عظام رسيده، و از قرار واقع، پسنديده طباع سنجيده گرديده، دو جلد حاشيه اى است [كه] بر شرح لمعه شيخ زين الدين نوشته، و شرح اصول كافى است موسوم به درّ المنظوم من كلام المعصوم و كتاب ديگر مسمّى به درّ المنثور من المأثور وغير المأثور مشتمل بر احاديث مشكله و مسائل مشكله در اصول و فروع و تفسير و شعر و غيرذلك. و كتاب ديگر از نظم و نثر موسوم به السهام المارقة من أغراض الزنادقة قريب به چهل هزار بيت، مجموع از انواع احاديث و مسائل متفرقه، و حاشيه اى ديگر موسوم به حاشية المعالم و حواشى بسيار بر من لا يحضره الفقيه نيز به دستيارى قدرت نوشته اند». قصص الخاقانى ج 2 ص 55.

3- . إجازات الحديث، ص 225 (اجازه علامه مجلسى به مير محمد اشرف).

4- . همان ص 465 (اجازه به ملا محمد مقيم) و ص 521.

5- . همان ص 414 (اجازه به محمد فاضل مشهدى).




محمد سبط الشهيد الثاني بخطه الشريف... وبعد، فقد التمس منّي الأخ في الله، الفاضل الكامل الزكي الذكي الطاهر، مولانا محمد باقر، نجل المولي الأجل الأوحد مولانا محمد تقي الشهير بمجلسي، أدام الله توفيقه وسهل إلي كلّ خير طريقه، أن أجيز له ما صحّ لي إجازته وروايته. فأجبته إلي ذلك، وأجزت له أن يروي عنّي جميع ما أجازه لي شيخاي الأجلان الأمجدان الأوحدان: السيد نورالدين بن علي بن الحسين بن أبي الحسن الحسيني الموسوي، أطال الله بقاءه، والشيخ نجيب الدين علي بن محمد بن عيسي، قدّس الله روحه، بحقّ روايتهما قراءة وإجازة، عن شيخيهما العالمين العاملين الفاضلين الكاملين المحققين المدققين: جمال الدين أبي منصور الحسن بن الشهيد الثاني، نوّر الله مرقدهما، والسيد شمس الدين محمد بن علي الحسيني الشهير بابن أبي الحسن، طاب ثراهما...

وأروي إجازة عن شيخي السيد نورالدين بن أبي الحسن، عن العالم الزاهد التقي السيد علي بن علوان، عن الشيخ الجليل العلامة بهاء الملة والدين ابن الحسين ابن عبدالصمد، عن والده، عن جدي المبرور الشهيد الثاني، رضي الله عنهم.

فقد أجزت للأخ المذكور - أعانه الله علي طاعته - أن يروي عنّي جميع ما صحّ لي روايته من مصنفات المشايخ المذكورين وغيرهم من الخاصّة والعامّة، ممّا هو داخل تحت طرقي إليهم ممّا يعلم مفصلاً من محلّه. وقد شرطت عليه الأخذ بالاحتياط، والوقوف عند الشبهات، وغير ذلك مما هو مشروط في الإجازات، وتقوي الله والخوف منه بجميع ذلك وغير هذا. والمأمول منه، أيّده الله، الأجراء علي صحيفة خاطره العاطر، وضميره المنير في الخلوات ومظان الإجابات. وكتب هذا بيده الجانية الفانية أقل العباد علي بن محمد بن الحسن زين الدين العاملي، تجاوز الله عن سيئاتهم، بمحمد وآله الطاهرين صلوات الله عليهم أجمعين، في الثالث والعشرين من شهر ذي الحجة عام 1068».(1)

4. استاد الافاضل ملا حسنعلى شوشترى.

ص: 580





1- . بحار الأنوار، ج 107 ص 132-134.




علامه در اجازه به ميرزا ابوطالب فندرسكى در بيان مشايخ خود مى نويسد:

«منهم: والدي العلامة رفع الله مقامه، وشيخه الأفضل الأكمل البهي السني مولانا حسنعلي التستري».(1) در اجازه به ملا محمد مقيم نيز مى نويسد: «ومنها ما أخبرني به جماعة من العلماء الأخيار منهم الوالد العلامة والشيخ المحقّق المدقّق أستاد الأفاضل مولانا حسنعلي التستري».(2)

5. سيد الحكماء المتألهين ميرزا رفيع الدين نائينى.

علامه مجلسى در اجازات خود از او با عنوان «سيد الحكماء المتألهين وقدوة العلماء المتبحّرين الأمير رفيع الدين محمد بن الأمير حيدر الحسنى الحسينى النائينى» نام برده است.(3) وى از شيخ بهائى و ملا عبد الله شوشترى روايت كرده است.

6. قدوة المحدّثين(4) سيد ميرزا محمد حسينى جزائرى.

علامه مجلسى در اجازات خود از او با تعبير: «السيد العالم العابد المحدّث محمد الشهير بسيد ميرزا»(5) و «السيد العالم المهذّب الفاضل الميرزا محمد الجزائرى»(6) ياد كرده و مى نويسد: «كان من تلامذة والدي قدّس سرّه».(7)

در مجلد اجازات بحار الأنوار چنين آمده است: «صورة إجازة لنا من السيد المرحوم المبرور المحدث السيد ميرزا الجزائري بخطه الشريف:... أمّا بعد، فيقول راجي عفو ربّه الغني، محمد المدعوّ بميرزا ابن شرف الدين علي الموسوي الجزائري: إنه من عجائب

ص: 581





1- . ميراث حديث شيعه ج 4 ص 532.

2- . الإجازات لجمع من الأعلام ص 55.

3- . اجازات الحديث، ص 16.

4- . همان، ص 28.

5- . همان، ص 18.

6- . همان، ص 466.

7- . همان، ص 224 طبع جديد.




الزمان وغلط الدهر الخوّان، أن اتّفق لي الاجتماع في بعض عبوري علي اصفهان، بالشيخ البارع الكامل الصالح المهذّب الفاضل، ذي الاخلاق الرضية، والأعراق الطيبة السنية، والفطرة الألمعية، والذهن الوقّاد، والطبع النقّاد، شمس الإفادة والإفاضة والتحقيق والتدقيق، الملا محمد باقر، ابن المرحوم المبرور، الشيخ الزاهد العابد المجاهد، شيخنا المبرّز المعظّم، وأستادنا الأجلّ الأعظم، الشيخ محمد تقي المجلسي، أنار الله برهانه، ورفع في الملأ الأعلي شأنه. فالتمس منّي أدام الله أيّامه، وقرن بالسعود شهوره وأعوامه، إجازة بعض ما صحّ لي روايته عن مشايخي العظام وأسلافي الكرام؛ وهو ما حدّثني به إجازة في الصغر، أبي السيد الأوحد، والشريف الأمجد، شرف الدين علي بن نعمة الله الموسوي، نوّر الله تربته، ورفع في عليين رتبته، بحقّ روايته عن رئيس الإسلام والمسلمين، وسلطان المحقّقين والمدقّقين الشيخ عبدالنبي بن سعد الجزايري، سقي الله تربته صوب الرضوان، وفسح له في درجات الجنان، بحق روايته إجازة عن الشيخ الأعظم الأفخم، نادرة الزمان، ونتيجة الدوران، العلامة الفهامة نورالدين علي بن عبد العالي الكركي. و هذا أقصر طرقي في الرواية. و للشيخ عبد النبي رحمه الله طرق أخر عديدة، وكذا لوالدي رحمه الله، اقتصرنا منها علي طريق واحد؛ لأنّ شرح الجميع يطول.

وأيضاً ألتمس منّي، دامت معاليه، وكبّت معاديه، إجازة ما أجازنيه السيّد الأجل الأكمل الأفضل الأنبل السيد نورالدين بن أبي الحسن علي بن الحسين العاملي، بطرقه كلّها، وهي كثيرة... فاستخرت الله تعالي وأجزت له، زيّن الله المجالس بوجوده، وأفاض عليه من كرمه وجوده، أن يروي عنّي عن المشايخ المذكورين، رضوان الله عليهم أجمعين جميع ما صحّ لهم روايته بهذين الطريقين وغيرهما، مما وضح عن أحدهم واستبان من طريقهم. والتمست منه، طوّل الله عمره، أن لا ينساني في خلواته و في دعواته عقيب صلواته، و كتبت بخطي علي سبيل العجلة و قلة انتهاز من الفرصة، وذلك في غرة جمادي

ص: 582





الثانية سنة الرابعة والسبعين بعد الألف حامداً مصلياً مستغفراً تائباً آئباً، والحمد لله رب العالمين، و (صلي الله علي محمد وآله) أجمعين».(1)

7. قدوة العارفين(2) ملا محسن فيض كاشانى.

علامه مجلسى در اجازات خود از او با عنوان «المولى المحقّق العارف»(3) ياد كرده و در مجلد اجازات بحار الأنوار مى نويسد: «صورة ما كتبه لنا من الاجازة المولي الجليل العالم العارف الربّاني مولانا محمد محسن القاشاني رحمه الله وهي بخطه الشريف:... أما بعد، استجازني الأخ الأعزّ الأمجد الفاضل الأسعد، المترشّح في عنفوان الشباب لأحراز قصب السبق في السداد والصلاح، الشاهد سماته بأهليته لنيل الفوز والفلاح، مولانا محمد باقر، ابن الحاوي للكمالات العلمية والعملية، الجامع بين العلوم العقلية والنقلية، مولانا محمد تقي، أدام الله بقائهما، ما يصحّ لي إجازته من كتب الحديث وخصوصاً ما عليه المدار في هذه الأعصار، أعني الكافي والفقيه والتهذيب والاستبصار، ثمّ كتاب الوافي من تأليفاتي الذي جمع الأربعة كلّها مع ترتيب وتوضيح. فأجزته، أدام الله توفيقه ونهج إلي درك السعادة طريقه، أن يروي عنّي جميع ما يصحّ لي إجازته، بحقّ روايتي له قراءة علي مشايخي، طاب الله ثراهم، أو سماعاً منهم أو عليهم، أو إجازة علي ما هو مذكور في إجازاتهم لي، ولا سيما طريقي المذكور في الوافي. فليرو عني جميع ذلك لمن شاء وأراد، سالكاً طريق الاحتياط، متثبّتاً عند مواقع الأغلاط، داعياً لي في محلّ الاخلاص والإنابة بالتوقيق لما يحبّ الله ويرضاه، والعمل بما فيه رضاه، خصوصاً قطع العلايق، والاشتغال به سبحانه عن الخلايق. وكتب بيده الجانية الفانية محمد بن مرتضي المدعوّ بمحسن، وفّقه الله

ص: 583





1- . بحار الأنوار ج 107 ص 135 137.

2- . إجازات الحديث ص 221 (اجازه علامه مجلسى به مير محمد اشرف).

3- . همان ص 465 (اجازه به ملا محمد مقيم اصفهانى).




للتزوّد في دنياه لأخراه، وجعل آخرته خيراً من أولاه».(1)

8. ملا محمد طاهر شيرازى، شيخ الاسلام قم.

در مجلد اجازات بحار الأنوار چنين آمده است: صورة إجازة كتبها لنا المولي الاجلّ العالم الورع مولانا محمد طاهر القمي قدّس سرّه بخطه الشريف:... وبعد، فإنّ الأخ في الله الجليل النبيل العالم العامل الفاضل الكامل، جامع بحار الأنوار، مروج آثار الأئمة الأطهار، أعني التقي النقي الطاهر، مولانا محمد باقر، عصمه الله تعالي من الكبائر والصغاير، قد طلب مني إجازة ما صحّ لي إجازته، ممّا صنّفه ورواه علماؤنا الماضون وسلفنا الصالحون، من الكتب الأربعة المشهورة التي هي دعائم الايمان ومرجع الفقهاء في هذا الزمان... وغير هذه الكتب من الكتب الإمامية. فأجزت له، أدام الله إقباله وكثر في العلماء أمثاله، رواية جميع ما رويته عن مشايخي بالقراءة والسماع والإجازة: فأقول: إني أروي الكتب الأربعة وغيرها إجازة، عن السيد السند الفاضل العالم العامل السيد نورالدين العاملي رحمه الله... وكتب هذه الأحرف بيده الفانية المتمسّك بما تركه رسول الله من الثقلين، محمد طاهر بن محمد حسين، في سابع شهر ذي قعدة الحرام من شهور السنة السادسة والثمانين بعد الألف من الهجرة النبوية، والحمد لله وحده، والصلاة والسلام علي محمد وآله، إنما اكتفينا بهذا السند لعلوّه، والصلاة علي محمد وآله».(2)

9. سيد سراج الدين قاسم طباطبائى كوپائى.

«السيد البارع الفاضل الزكي الأمير محمد قاسم بن الأمير محمد الطباطبائي القهبائي».(3) وى از شيخ بهائى و ملا عبد الله شوشترى روايت كرده است.

10. محدّث صالح ملا محمد شريف رويدشتى.

ص: 584





1- . بحار الأنوار، ج 107، ص 124.

2- . همان ص 129-131.

3- . إجازات الحديث، ص 16 (اجازه علامه مجلسى به ميرزا ابوطالب فندرسكى).




«الفاضل الكامل الرضي الزكي»(1) «العالم الصالح التقي»(2) و «المحدّث الصالح الرضي، المولي محمد شريف بن شمس الدين محمد الرويدشتي».(3) وى از شيخ بهائى، ملا عبد الله شوشترى و سيد حسين بن حيدر كركى روايت كرده است.

11. مير فيض الله طباطبائى كوپائى.(4)

«السيد الحسيب الفاضل الأمير فيض الله بن السيد غياث الدين محمد القهبائى».

از سيد حسين بن حيدر حسينى كركى مفتى اصفهان روايت كرده است.(5)

12. سيد شرف الدين على شولستانى.

«السيد الشريف المنيف الحسيب النسيب الفاضل الصالح التقى الأمير شرف الدين على بن حجة الله الحسنى الحسينى الشولستانى النجفى مولداً وتوطّناً حيّاً وميّتاً»(6)

علامه مجلسى در نوجوانى به همراه پدر بزرگوار به نجف اشرف مشرّف شده و از او اجازه نقل حديث دريافت كرده است.(7)

سيد، شيخ اجازه مولانا محمد تقى مجلسى نيز مى باشد.

13. شيخ عبد الله بن شيخ جابر عاملى.

وى پسر عمه مولانا محمد تقى مجلسى و شيخ روايت اوست.

علامه مجلسى نيز اول در كودكى و سپس در عنفوان جوانى از او اجازه نقل روايت

ص: 585





1- . جامع الرواة، ج 2، ص 550.

2- . إجازات الحديث، ص 164 (اجازه به رفيع الدين محمد جيلى).

3- . همان، ص 16 (اجازه به ميرزا ابوطالب فندرسكى).

4- . همان، ص 514 (اجازه به سيد نعمة الله جزائرى).

5- . همان ص 226 (اجازه به مير محمد اشرف عاملى).

6- . همان ص 17 (اجازه به ميرزا ابوطالب فندرسكى).

7- . همان ص 166 (اجازه به رفيع الدين گيلانى).




دريافت كرده(1) و از طريق او از جدّ مادرى پدرش مولانا درويش محمد بن شيخ حسن نطنزى، اوّلين ناشر حديث در دولت صفوى در اصفهان روايت كرده است.(2)

علامه از او با تعبير «الشيخ الصالح التقى» ياد كرده است.(3)

14. مير محمد مؤمن استرآبادى.(4)

«السيد الفاضل السعيد الشهيد الأمير محمد مؤمن بن دوست محمد الحسينى الاسترآبادى المجاور بمكّة المعظّمة زادها الله شرفاً الواصل إلى درجة الشهادة فيها عند بي - الله الحرام حشره الله مع أجداده الكرام... ولقد أجازنى هذا السيد الجليل رحمه الله برسالة الأخ الصالح الثقة الشيخ على بن الندى البحرانى طاب ثراه».(5)

در مجلد اجازات بحار الأنوار چنين آمده است: «إجازة قد كتبها لنا السيد الاجل الامير محمد الاسترآبادي ثمّ المكّي قدّس الله روحه بخطّه الشريف... ولما كان المولي الاجل الأكمل، والفاضل الأسعد الأوحد، حاوي مرضيات الخصال، وحائز السبق في مضمار الكمال، المستعد لسعادات الدنيا والدين مولانا محمد باقر الاصفهاني لا زال للطالبين ملاذاً، ومن كل سوء مجاراً معاذاً، ممّن ارتقي بصحيح فكره الثاقب إلي أسني الكمالات وأحسن المراتب، صاحب التحقيق الذي لم يسر جياد أفكار الأفاضل في ميدانه، ولم يلحقه في إحراز قصب السبق فرد من أترابه وأقرانه اللوذعي الذي شهاب فهمه أذهب مردة الجهل رغماً، وأمات حساده بمشاهدة آثاره هما وغماً، فلا برحت

ص: 586





1- . همان ص 224 (اجازه به مير محمد اشرف عاملى).

2- . إجازات الحديث ص 17 (اجازه به ميرزا ابوطالب فندرسكى).

3- . همان ص 198 (اجازه به سيد محمد خلخالى).

4- . «عالم فاضل فقيه محدّث صالح عابد شهيد، له رسالة في الرجعة [من المعاصرين]». امل الآمل ج 2 ص 296. وى داماد ملا محمد امين استرآبادى بوده و غير از مير محمد مؤمن عقيلى استرآبادى داماد شيخ لطف الله عاملى است. الذريعة ج 1 ص 95.

5- . إجازات الحديث ص 225 (اجازه به مير محمد اشرف عاملى).




تزهو بوجوده الليالي والأيام وتشرق بأنوار فوائده غياهب أفكار الأنام. وكان من نعم الله تعالي التي يقصر الأوقات عن القيام بشكرها، ولا يستطيع لسان المقال أن يبدي الجزء اليسير من عشرها، أن منّ علينا بالاجتماع بجنابه الكريم بمكة المشرفة أعزها الله تعالي، والاقتباس من أنوار فضله أدام الله تأييده وأسبغ عليه من الانعام مزيده. ثمّ إنه أعزّه الله تعالي أحبّ الانتظام في سلك نقلة الحديث تأسياً بالسلف

الصالح من العلماء الأعلام، وتيمناً بالدخول في سلسلة الاسناد بالنبي وآله عليهم أفضل الصلاة وأتم السلام، فأمر هذا الضعيف أن يجيزه ما يجوز له روايته بطرقه المقرّرة إلي جماعة من علمائنا رضوان الله عليهم. وقد أجزت له أيّده الله سماعا وقراءة أن يروي عنّي كلّ ما يجوز لي روايته بحق روايتي وإجازتي من شيخي وسيدي السند الأجلّ المولي الأمثل نورالدين علي بن السيد علي العاملي عن أخويه السيد البارع العالم الجليل شمس الدين محمد بن السيد علي العاملي والشيخ الفاضل المحقّق حسن بن الشهيد الثاني زين الدنيا والدين، وهو أخو شيخي من أمّه، وطرقهم موكول إلي ما هو مقرّر في محلّه...

ولنا طرق آخر نروي عن السيد الجليل زين العابدين بن نور الدين علي القاشاني

وعن السيد الفاضل البارع شمس الدين محمد العاملي صاحب كتاب المدارك،

ونروي عن الشيخ إبراهيم بن عبد الله الخطيب المازندراني، عن الفاضل المحقق محمد أمين المذكور، عن شيخه ميرزا محمد والسيد محمد المذكورين.

ونروي أيضا عن الشيخ العابد الفاضل الكامل صاحب علي بن علي الاسترآبادي، عن شيخه ميرزا محمد المذكور قدس الله روحه، عن شيخه الجليل إبراهيم بن الشيخ الأجل الفقيه نور الدين علي بن عبد العالي الميسي، عن والده، عن الشيخ الجليل شمس الدين محمد بن المؤذن، عن الشيخ ضياء الدين علي عن والده الشهيد محمد بن مكي رفع الله درجته كما شرف خاتمته إلي آخر الأسانيد المذكورة. كتبه بيده الفانية في مكة

ص: 587





المشرفة محمد مؤمن الحسني الاسترآبادي مجاور بيت الله الحرام».(1)

15. ملا محسن استرآبادى.(2)

«المولى الفاضل الورع التقى مولانا محمد محسن بن محمد مؤمن استرآبادى».

وى از سيد نور الدين على عاملى روايت كرده است.(3)

16. سيد نور الدين على عاملى.(4)

«السيد نور الدين على بن على بن الحسين بن أبى الحسن الحسينى الموسوى العاملى المجاور لبيت الله الحرام، وقد أجازنى هذا السيد قدّس الله لطيفه مراسلة أيضاً».

وى از صاحب معالم و صاحب مدراك روايت كرده است.(5)

17. شيخ ابراهيم خطيب مازندرانى.

ص: 588





1- . بحار الأنوار ج 107 ص 125-128.

2- . «كان فاضلاً محققاً زاهداً عابداً معاصراً عمر نحواً من ثمانين سنة ثمّ انتقل إلى مشهد الرضا عليه السلام بقصد المجاورة ومات فيه [سنة 1089]». امل الآمل ج 2 ص 228-229.

3- . إجازات الحديث ص 225 (اجازه به مير محمد اشرف عاملى).

4- . «كان عالماً فاضلاً أديباً شاعراً منشئاً جليل القدر عظيم الشأن، قرأ علي أبيه وأخويه السيد محمد صاحب المدارك وهو أخوه لأبيه والشيخ حسن ابن الشهيد الثاني وهو أخوه لأمّه. له كتاب شرح المختصر النافع أطال فيه المقال والاستدلال لم يتم، وكتاب الفوائد المكية، وشرح الاثني عشرية في الصلاة للشيخ البهائي، وغير ذلك من الرسائل. وقد ذكره السيد علي بن ميرزا أحمد في سلافة العصر فقال فيه: طود العلم المنيف، وعضد الدين الحنيف، ومالك أزمة التأليف والتصنيف، الباهر بالدراية والرواية، والرافع لخميس المكارم أعظم راية... فقطن بمكة شرفها الله تعالي وهو كعبتها الثانية... وقد رأيته بها وقد أناف على التسعين، والناس تستعين به ولا يستعين... وكانت وفاته [لثلاث عشرة بقين من ذي الحجة الحرام] سنة ثمان وستين وألف، وله شعر يدل على علو محله انتهى. أقول: وقد رأيته في بلادنا وحضرت درسه بالشام أياماً يسيرة وكنت صغير السن، ورأيته بمكة أيضاً أياماً وكان ساكناً بها أكثر من عشرين سنة، ولما مات رثيته بقصيدة طويلة ستة وسبعين بيتاً نظمتها في يوم واحد». امل الآمل ج 1 ص 124-125.

5- . إجازات الحديث ص 514 (اجازه به سيد نعمة الله جزائرى).




«الفاضل المحدّث الشيخ إبراهيم بن عبد الله الخطيب المازندرانى قدّس سرّه».

وى از ملا محمد امين استرآبادى روايت كرده است.(1)

18. عالم فاضل جليل نبيل قاضى امير حسين.

صاحب رياض العلماء مى نويسد: «هو من مشايخ إجازة الأستاذ الاستناد أدام الله فيضه، وعليه اعتمد في صحة كتاب فقه الرضا عليه السلام».

علامه مجلسى در آغاز بحار الأنوار مى نويسد: «وكتاب فقه الرضا (عليه السلام) أخبرني به السيد الفاضل المحدث القاضي أمير حسين طاب ثراه بعد ما ورد اصفهان. قال: قد اتفق في بعض سني مجاورتي بيت الله الحرام أن أتاني جماعة من أهل قم حاجين، وكان معهم كتاب قديم يوافق تاريخه عصر الرضا صلوات الله عليه. وسمعت الوالد رحمه الله أنه قال: سمعت السيد يقول: كان عليه خطّه صلوات الله عليه، وكان عليه إجازات جماعة كثيرة من الفضلاء، وقال السيد: حصل لي العلم بتلك القرائن أنه تأليف الإمام عليه السلام فأخذت الكتاب وكتبته وصحّحته. فأخذ والدي قدّس الله روحه هذا الكتاب من السيد واستنسخه وصحّحه».(2)

19. شيخ محمد بن حسن حرّ عاملى.

صاحب وسائل الشيعة. وى در مسير سفر به مشهد مقدّس به اصفهان وارد شده و با علامه مجلسى ملاقات كرده و هر دو به يكديگر اجازه داده اند، چنانچه خود در فايده پنجم از جلد آخر وسائل مى نويسد: «ونرويها أيضاً عن المولى الأجل الأكمل الورع المدقّق مولانا محمد باقر ابن الأفضل الأكمل مولانا محمد تقي أيده الله تعالي، وهو

ص: 589





1- . إجازات الحديث ص 225 (اجازه به مير محمد اشرف عاملى). در كتابخانه علامه طباطبائى صاحب الميزان نسخه اى از فروع كافى موجود است كه در سال 1060 ق كتابت شده و ابراهيم بن عبدالله خطيب مازندرانى آن را نزد ملا محمد امين استرآبادى خوانده و دو مرتبه آن را مقابله كرده است. تراثنا، شماره 7، ص 156.

2- . بحار الأنوار ج 1 ص 11.




آخر من أجازني وأجزت له».(1)

در مجلد اجازات بحار الأنوار چنين آمده است: «صورة إجازة لنا من الشيخ المحدّث الفقيه الشيخ محمد الحرّ العاملي، وقد كتبها بخطه رضي الله عنه:... وقد صرف إلي علم الحديث والفقه بل إلى جميع العلوم أنظاره الدقيقة، ووجّه إلي جميع أنواع الكمالات أفكاره العميقة، وبذل في ذلك جهده وجدّه، واستفرغ فيه وكده وكدّه، المولي الجليل الفاضل الكامل العالم العامل الألمعي اللوذعي الحبر الماهر والبحر الزاخر والبدر الزاهر ذي الكمال الباهر، الجامع لجميع المفاخر، الفائق علي الأوائل والأواخر، مولانا محمد باقر، ولد المرحوم المبرور المقدس المغفور مولانا محمد تقي المجلسي رحم الله سلفه وأدام خلفه، ولا زال عضداً للدين ملاذاً للايمان والمؤمنين. وقد اقتضي حسن أخلاقه وطيب أعراقه، ووفور تواضعه وكماله، ومزيد حميد خلاله وخصاله، أن التمس من هذا الداعي الإجازة، مع كثرة طرقه وإجازاته، وزيادة استعداده وقوّة إسناده وعلوّ رواياته، وإنمّا أراد الازدياد من التبرك باتّصال الاسناد، فبادرت إلي طاعته، وامتثال أمره وإرادته، حذراً من الوقوع في مخالفته، وأجزت له أيّده الله تعالي ولا زالت التوفيقات والتأييدات إليه تتوالي، أن يروي جميع كتب الحديث عموماً وكتاب تفصيل وسائل الشيعة خصوصاً عنّي عن مشايخي بالطرق المذكورة في آخر كتاب المشار إليه وغيرها، مما هو مذكور في الإجازات. فمن ذلك ما أخبرني به الشيخ الجليل الثقة الورع أبو عبد الله الحسين بن الحسن ابن يونس بن ظهير الدين العاملي، وهو أوّل من أجازني كتابة ومشافهة سنة إحدي و خمسين وألف، عن الشيخ الفاضل نجيب الدين علي بن محمد بن مكي العاملي، عن الشيخ الكامل الأوحد بهاء الدين محمد بن الحسين بن عبد الصمد العاملي... ومن ذلك ما أخبرني به الشيخ الأجل الأكمل الشيخ زين الدين بن الشيخ محمد بن الشيح حسن بن الشهيد الثاني الشيخ زين الدين قدس سرهم، عن الشيخ الأجل الأوحد الشيخ

ص: 590





1- . وسائل الشيعة ج 30 ص 173.




بهاء الدين عن أبيه، عن الشهيد الثاني... ومن ذلك ما أخبرني به خال والدي الشيخ الجليل علي بن محمود العاملي عن الشيخ الأجل محمد بن الحسن بن زين الدين العاملي... وعن خال والدي، عن الشيخ محمد بن علي العاملي التبنيني، عن الشيخ الأجل الشيخ بهاء الدين... فليرو عني المولي الأجلّ الأكمل، وله عليّ بذلك الفضل والمنّة، كافأه الله تعالي علي مساعيه، وأسكنه أعلي غرف الجنة، وهو أيده الله أعلي شأنا وأرفع مكانا من أن يوصي بمراعاة الشرايط والآداب، والتزام طريق الاحتياط في ذلك وفي تحري الصواب، والتمسك بأوثق الأسباب، والعمل بالسنة والكتاب والملاحظة في الارتكاب والاجتناب، والمنافسة في موجبات الثواب، والمنجيات من العقاب، والتباعد عن الاضطراب والارتياب، وأنا أسئل من كرمه العميم الدعاء لي في مظان الإجابات ومواقع الإصابات، كثر الله أمثاله وأدام فضله وكماله، وزاد عزه وإقباله، وأصلح شأنه وصانه عما شأنه، وزاده مما زانه، وثقل بالباقيات الصالحات ميزانه. وكتب بيده العبد محمد بن الحسن بن علي بن محمد الحر العاملي في أول جمادي الثانية سنة 1085».(1)

20. ميرزا محمد بن حسن شيروانى.

صاحب الذريعة مى نويسد: «رسالة في إجازة الميرزا محمد بن الحسن الشهير بالمدقّق الشيرواني المتوفي 1098 للمجلسي مؤلف البحار أنهاها يوم الثلاثاء 22 شعبان 1075 استنسخها الميرزا محمد الطهراني عن خط المجيز علي من لا يحضره الفقيه».(2)

20. سيد على خان حسينى شيرازى. 21. ملا خليل قزوينى. 22. ملا محمد صالح مازندرانى. محدّث بحرانى صاحب حدائق در اجازه به مولانا زين العابدين (نسخه خطى) مى نويسد: «ولشيخنا المجلسي قدّس سرّه طرق عديدة مذكورة في اجازاته، منها: عن والده، وعن المحدّث المولي محسن الكاشاني، والمولي محمّد صالح المازندراني صاحب

ص: 591





1- . بحار الأنوار ج 107 ص 103-106.

2- . الذريعة ج 11 ص 24.




شرح الأصول، والمولي خليل بن غازي القزويني، وغيرهم؛ كلّهم عن الشيخ البهائي».

تصویر





آغاز الأربعين علامه مجلسى به خط ملا محمد جعفر هرندى

ص: 592





تصویر





آغاز الأربعين علامه مجلسى به خط ملا محمد جعفر هرندى

ص: 593





تصویر





آغاز مرآة العقول علامه مجلسى، چاپ سنگى

ص: 594





تصویر





ص: 595





تصویر





آغاز زاد المعاد علامه مجلسى، چاپ سنگى

ص: 596





تصویر





آغاز زاد المعاد علامه مجلسى، چاپ سنگى

ص: 597





تصویر





آغاز حياة القلوب علامه مجلسى، طبع سربى

ص: 598





تصویر





آغاز عين الحياة علامه مجلسى، طبع سربى

ص: 599





تصویر





آغاز عين الحياة علامه مجلسى، طبع سربى

ص: 600





تصویر





آغاز عين الحياة علامه مجلسى، طبع سربى

ص: 601





تصویر





ترجمه دعاى كميل از علامه مجلسى، نسخه خطى

ص: 602





تصویر





ترجمه دعاى كميل از علامه مجلسى، نسخه خطى

ص: 603





مولانا محمد تقى دو اجازه روايى مفصّل براى فرزند برومند خود نگاشته است.

1. اجازه اوّل بر نسخه خطى جلد دوم كتاب الاستبصار موجود در كتابخانه ملّى ملك تهران نگاشته شده، و آغاز آن چنين است:

«بسم الله الرحمن الرحيم وبه نستعين. الحمد لله الذي جعل الرواية ذريعة إلي درك أحكامه، وأوضح بها معاني آيات كتابه. والصلاة علي أفضل مَن أرسله للوصول إلى جنابه، وآله المقتفين لمناهج آثاره. وبعد، فيقول أفقر عباد الله وأحوجهم إلي رحمته، محمد تقي بن مجلسي، عفي عنهما بالنبي وآله: إنّه لا ريب أنّ أرجح المطالب وأنجح المآرب العلم بالله سبحانه ومعرفة محابّه ومكارهه، ولا يحصل ذلك إلا باتباع الأئمة الهادين، الذين هم أبواب مدينة علوم سيدالمرسلين، وخزنة أسرار ربّ العالمين. وانحصر في هذا الزمان متابعتهم بنقل أخبارهم والعمل بآثارهم، سلام الله وصلواته عليهم.

ثمّ إنّ الولد الأعزّ محمد باقر - أدام الله تبارك وتعالي تأييداته، ووفّقه للعروج إلى أعلي معارج اليقين، وسلوك مسالك المتقين - ممّن انقطع بكلّيته إلي طلب المعالي، ووصل يقظة الأيام بإحياء الليالي، وقرأ عليّ أكثر العلوم العقلية والنقلية، سيّما الأخبار النبوية والأحاديث المرتضوية، محققاً لمعانيه علي أكمل التحقيق والتدقيق،

وقد أجزت له بعد الاستجازة - أدام الله تأييده، وكثر في العلماء مثله - أن يروي عنّي جميع ما قرأه وسمعه عليّ وأن يقرئه ويعمل به عن مشايخي الذين عاصرتهم واستفدت منهم أو اتصلت الرواية بهم؛ بل أجزت له رواية جميع ما صنّفه ورواه وألّفه علماؤنا الماضون وسلفنا الصالحون... بالطرق التي لي إليهم، وجميع ما رويته عنهم وعن غيرهم متي علم أنّه داخل تحت روايتي. وطرقي إليهم كثيرة، فمن ذلك:

ما أرويها عن الشيخ الأعظم والوالد المعظم، شيخ فضلاء الزمان، ومربّي العلماء الأعيان، رئيس المحقّقين، قدوة المدقّقين، الزاهد الورع التقي النقي، مولانا عبد الله بن حسين التستري، رفع الله تعالي مكانه في جنّته وقرّبه...

وأرويها عن شيخ الإسلام والمسلمين، وأفضل المحقّقين، ورئيس المحدّثين، العلامة

ص: 604





الأعظم، والوالد المعظّم، بهاء الملة والحقّ والدين محمد العاملي الحارثي الهمداني...

ح، وعن جماعة من الفضلاء الأعيان، منهم: العلامة الفهامة القاضي معزّ الدين محمد، والشيخ الفاضل التقي الشيخ يونس الجزائري... وعن جماعة من الفضلاء، منهم: الشيخ الفاضل الكامل أستاد الفضلاء القاضي أبو الشرف، والشيخ الفاضل الكامل الشيخ عبد الله بن الشيخ الفاضل الشيخ جابر العاملي، والشيخ الكامل مولانا محمد قاسم، عن جدّي رئيس الفقهاء والمحدّثين في زمانه الشريف مولانا درويش محمد... وعن جماعة من الفضلاء، منهم: السيد العالم العامل السيد عبد الكريم، عن السيد محمد بن السيد علي عن أبيه عن الشهيد الثاني... ح، وعن السيد الفاضل الكامل المحقق المدقق الأمير شرف الدين علي، دام ظلّه... ولي طريق أعلي من هذه الطرق، أخذتها عن مولانا ومولى الثقلين، صاحب الزمان وخليفة الرحمان، صلوات الله وسلامه عليه. فإنّي كنت في عنفوان الشباب طالباً أقرب الطرق إلي الله تبارك وتعالي بالرياضات والمجاهدات، فرأيت في الرؤيا بين النوم واليقظة مولانا صلوات الله عليه، وسألت عنه مسائل اشكلت عليّ. وبعده سألت عنه كتاباً أعمل عليه، فأعطاني الصحيفة الكاملة. وانكشف عليّ منها علوماً كثيرة، وشاعت في الآفاق، حتي إنّه لا يوجد في بلادنا دار لا تكون فيها متعددة.

وكذلك في النجف الأشرف قرأت الزيارة الجامعة الكبيرة علي الحجة صلوات الله عليه، فقال: نعمت الزيارة. فقلت: روحي فداك! هذه زيارة جدّك. فقرّرني، ولاطفني بملاطفات كثيرة، ووقع جميع ما بشّرني في تلك الرؤيا.

وكذلك جميع أخبار أهل البيت باسناد أقرب؛ فإنّي رأيت في أحيان المجاهدات في الطيف أنّه جاء شخص نوراني، وكان معه ثوب نوراني، مكتوب عليه بالخطّ الأخضر جميع أحاديث أهل البيت، وكان الجلالة مكتوبة بماء الذهب، فأراد أن يلبسني.

قلت: إنّي أريد الثوب الذي يكون كلّه مكتوباً عليه الجلالة، ولا ألبس هذا الثوب.

فقال: علي العبد أن يسمع كلام مولاه؛ ألبسه، والثوب الذي تريده قطع لك، وما خيط بعد. فأرانيه، وكان كما أردت، كان مكتوباً عليه كلّه الجلالة بماء الذهب.

ص: 605





فلمّا لبسته انفتح عليّ معاني الاخبار ومشكلاته، ووفّقني الله لترويج الأحاديث بعد ما كانت متروكة، والحمد لله علي هذه النعماء. والغرض من ذكره التحديث بنعم الله تعالي كما قال تعالي: «وَ أَمّٰا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثْ».

وأمّا كتب القرائات، فإنّا نروي كتاب التيسير للشيخ أبي عمرو الداني... عن شيخنا الأجلّ، بهاءالدين محمد العاملي، عن شيخ الفقهاء والقراء في زمانه الشريف، مولانا عماد الدين الاسترآبادي، بسنده المذكور في كتبه إلي الشيخ أبي عمرو.

وعن شيخنا الأجل الأكمل الحافظ الضرير محمد بن شمس الدين الدستجردي، عن أستاده، عن مولانا عمادالدين، بسنده...

وآخذ علي الولد بما أخذ عليّ من العهد بملازمة التقوي من الله سبحانه فيما يأتي ويذر، ودوام مراقبته والأخذ بالاحتياط التامّ في جميع أموره سيّما في النقل والفتوي؛ فإنّ المفتي علي شفير جهنّم، وبذل العلم لأهله، وبذل الوسع في تحصيله وتحقيقه، والإخلاص لله تعالي في طلبه وبذله؛ فليس وراء هذا السبب من مطلب إذا حصلت شريطته...».(1)

اين اجازه در سال 1348 ش به كوشش استاد محمد واعظ زاده خراسانى در كتاب الذكرى الألفية للشيخ الطوسى در 28 صفحه چاپ شده است.

ص: 606





1- . الذكرى الالفية ج 3 ص 111-131.




تصویر





ص: 607





تصویر





2. اجازه دوم را آية الله ميرزا محمد تنكابنى در قصص العلماء نقل كرده است.(1)

نسخه خطى اين اجازه كه آن را مير جعفر حسينى در سال 1082 براى پدرش امير محمد حسينى اصفهانى (مجاز از علامه مجلسى) نگاشته، و علامه مجلسى آن را تصحيح كرده، در كتابخانه مجلس موجود است.(2)

ص: 608





1- . ر. ك: قصص العلماء تنكابنى ص 266 تا 281. اجازه مزبور در قصص العلماء به گونه مغلوط چاپ شده، به عنوان مثال قاضى ابوالشرف به قاضى ابوالسرور تصحيف شده است.

2- . فهرست نسخ خطى كتابخانه مجلس ج 43 ص 13.




تصویر





آغاز اجازه مجلسى اول به فرزندش علامه مجلسى

ص: 609





تصویر





برگى از اجازه مجلسى اول به فرزندش علامه مجلسى با تصحيح وى

ص: 610





تصویر





پايان اجازه مجلسى اول به فرزندش علامه مجلسى با تصحيح وى

ص: 611





تصویر





انهاء مولانا محمد تقى جهت فرزندش علامه مجلسى

آغاز: «بسم الله الرحمن الرحيم. الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة علي سيد الأنبياء والمرسلين، وعلي عترته الأصفياء الطاهرين.

وبعد، فيقول أحوج المربوبين إلى رحمة ربه الغني محمد تقي بن مجلسي العاملي النطنزي الاصفهاني: إنّه لا ريب لأولي الألباب والعقول، ولا خلاف بين علماء المعقول والمنقول، وأرباب الفروع والأصول، أنّ أفضل الأعمال وأشرفها، وأحسن الأخلاق وأكملها، بعد معرفة الله تبارك وتعالي ومعرفة رسوله والأئمة المعصومين، صلوات الله عليهم أجمعين، هو العلم بالأحكام الشرعية، والوظائف الدينية، وبتحصيل السعادات الأبدية، والكمالات السرمدية. ولا شك في أنّ المتكفّل لذلك هو كتاب الله المبين، وأحاديث سيد المرسلين والأئمة المعصومين، صلوات الله عليهم أجمعين...

ثمّ إنّ الولد الأعزّ، المترقّي من حضيض التقليد إلى أوج الاستدلال، محمد باقر، لمّا

ص: 612





قرأ عليّ كتب الفقه والأحاديث سيّما الكتب الأربعة... وسمع منّي بالفحص والتدبّر والتحقيق والتدقيق وسمع وقرأ عليّ غيرها من كتب الأخبار الموجودة في هذا الزمان كقرب الاسناد للحميري والمحاسن للبرقي والبصائر للصفار وعيون أخبار الرضا والأمالي وعلل الشرائع والخصال والتوحيد والأصول وكمال الدين وتمام النعمة وغيرها للصدوق وصحّحها التمس منّي أن أجيز له ما يجوز لي روايته...

فاستخرت الله تبارك وتعالي وأجزت له أن يروي عنّي بأسانيدي المتواترة إلى أربابها. فمن ذلك ما أخبرنا به الشيخ الأعظم بل الوالد المعظّم، شيخ الطائفة العظام، ومربّي العلماء الأعلام، الزاهد العابد البدل، مولانا عبد الله بن الحسين التستري...

وما حدّثنا وأخبرنا به جماعة من العلماء العظام والفضلاء الفخام، منهم: الشيخ بهاء الدين العاملي، والعلامة الفهامة القاضي معزّالدين محمد، والشيخ يونس الجزائري...

وما أخبرنا به جمّ غفير من الفضلاء، منهم: أستاد الفضلاء القاضي أبو الشرف، وابن عمة أمّي الشيخ الأجلّ عبد الله بن الشيخ الأعظم جابر العاملي، وخالي مولانا محمد قاسم... وما حدّثنا وأخبرنا به السيد الأجل الأعظم العابد الزاهد العلامة الأمير شرف الدين علي الشولستاني... وما أخبرنا به الشيخ الأجلّ جابر بن عباس النجفي وجماعة...

وعن جماعة كثيرة، منهم: السيد الأجلّ عبدالكريم العاملي... وما أخبرنا به الشيخ الأجلّ محمد التبنيني عن أربعين من مشايخنا عن الأربعين إلي شيخ الطائفة، بل المشايخ الثلاثة، علي ما هو المسطور في رسالته في الإجازات. ولمّا كانت الكتب الأربعة بل أكثر كتب الحديث متواترة لم أذكرهم، بل لا أذكر إلا للتيمّن والتبرّك تأسّياً بالسلف...

فليرو الولد الأعزّ، أدام الله تبارك وتعالي تأييداته وتوفيقاته، هذه الكتب وغيرها ممّا لم أذكره اختصاراً، من الكتب التي صنّف في الإسلام، سيّما كتب التفاسير والأحاديث عنّي. وآخذ عليه ما أخذ عليّ من الاحتياط في الرواية والفتوي،

وأن لا يعمل ولا يفتي إلا بالأحوط؛ فإنه لا يضلّ سالكه، سيّما اليوم، فإن السبيل منحصر فيه، إلا ما يكون واضحاً، كصلاة الجمعة في زمان الغيبة، مع أنّي أحتاط فيها

ص: 613





أيضاً، مع أنّ وجوبه كالمتيقّن عندي. وأمّا مثل وجوب السورة أو استحبابه، وكذا السلام والقنوت، فإنّ الظاهر أنّ أمثالها من المتشابهات، والاحتياط فيها أن لا يتركها ولا يفتي بالوجوب ولا الاستحباب، كما يري من عملي.

تصویر





انهاء مولانا محمد تقى جهت فرزندش علامه مجلسى

ثمّ إنّي أوصيه ونفسي الخاطئة بتقوي الله تبارك وتعالي؛ فإنّها وصية الله تعالي في الأولين والآخرين، وإيثار مراقبته، والإخلاص له في العلم والعمل؛ فإنّ الناس كلهم هلكي إلا العالمين، والعالمون هلكي إلا العاملين، والعاملون هلكي إلا المخلصين، والمخلصون علي خطر عظيم. وأن يقرأ كلّ يوم من القرآن العظيم جزءاً بالتدبّر والتفكّر.

وأن يلاحظ كلّ يوم وصية مولانا أميرالمؤمنين صلوات الله عليه لابنه أبي محمد الحسن، سيّد شباب أهل الجنة أجمعين، التي مذكورة في نهج البلاغة وأن يعمل بها وبوصايا الآخر وبوصايا باقي الأئمة المعصومين صلوات الله عليهم أجمعين.

ص: 614





وأن لا يترك الرياضات والمجاهدات، كما قال تعالي: «وَ اَلَّذِينَ جٰاهَدُوا فِينٰا لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلَنٰا وَ إِنَّ اَللّٰهَ لَمَعَ اَلْمُحْسِنِينَ». وعليه أن يتدبّر في الأخبار الواردة في الأخلاق المرضية وفي الأطوار الردية والاجتناب عنها. وعليه بالمداومة بالدعوات، وأن يسأل منه تعالي أن يجعله من أوليائه الذين لا خوف عليهم ولا هم يحزنون. ثمّ المأمول منه أن لا ينساني حيّاً وميتاً، سيّما في مظانّ إجابة الدعوات وعقيب الصلوات».(1)


وفات:

«آن بزرگوار در سال 1110 در شب 27 ماه مبارك رمضان به اعلى درجات جنان شتافت، و ولادت او نيز در ماه مبارك رمضان بود، و مدّت عمر شريف او هفتاد و سه سال بى كم و زياد بود. و تاريخ وفات او اين است: «مقتداى جهان ز پا افتاد» و أيضاً: «عالم علم رفت از عالم» و أيضاً: «رونق از دين برفت».(2)

مرقد او بحار انوارى است *** كه ز عين الحياة داده نشان

روضه اش مى دهد حيات قلوب *** ز جلاء العيون ببين تو عيان

گوييا هاتفى ز عالم غيب *** داده بودش بشارت از يزدان

كه در اين ماه مى روى به بهشت *** زود بنما وداع پير و جوان

زان سبب ختم گشت تفسيرش *** آيه كلّ من عليها فان

چون شب قدر، آن عظيم القدر *** شد نهان عشر آخر رمضان

ازهرى گفت بهر تاريخش: *** «باقر علم شد روان بجنان»(3)

مرحوم آخوند گزى در تذكرة القبور مى نويسد:

«در ذكر قبر ملا محمد باقر مجلسى وبيان مقامات آن بزرگوار. وديگر قبر آخوند

ص: 615






1- . قصص العلماء ص 266-281، ميراث حوزه اصفهان ج 6 ص 289-310.

2- . حدائق المقربين، نسخه خطى.

3- . زندگينامه علامه مجلسى ج 1 ص 91.




ملا محمد باقر مجلسى كه قبر آخوند مى گويند ظاهر به اسم ايشان است، وعمده او است، به حدّى احترام دارد كه مردم جرئت قسم خوردن به قبر او نمى كنند، بلكه در ادّعاى طلب، راضى مى شوند كه پول روى قبر بريزند ومدّعى بر دارد. اگر چه اينها قسم شرعى نيست، لكن عظم وشأن آن بزرگوار در پيش مردم به اين مقام رسيده است، وخداوند احترام و عزّت به او به اين حد داده. والحق در خدمت به شريعت از هر جهت كامل كرده است، ودر زمان حياتش مردم اعتقادات غريب از كرامات وعجايب به او داشته اند... چنانچه مرحوم مير لوحى كه جدّ سادات درچه است واز فضلاء آن عصر بوده در اربعين كه نوشته در مقام ردّ اين مطالب برآمده كه مردم مى گفتند كه در راه مكّه حضرت امام عليه السلام پاى ركاب آخوند تا مدّتى راه مى رفته، وغير اينها، و مذّمت اين حرف ها را كرده... مجملاّ مقامات آخوند مجلسى بالاتر از آن است كه به اين رقم مطالب عاميانه بيان شأن أو شود».

ص: 616





تصویر





وصيت نامه علامه مجلسى

ص: 617





تصویر





وصيت نامه علامه مجلسى

ص: 618





تصویر





ص: 619





تصویر





ترجمه وصيت نامه علامه مجلسى

ص: 620





تصویر





ترجمه وصيت نامه علامه مجلسى

ص: 621





تصویر





ترجمه وصيت نامه علامه مجلسى، كتاب گنجينه خطوط علماء

ص: 622






اولاد و اعقاب علامه مجلسى

«اما اولاد امجاد علامه مغفور، افضل المتقدّمين و المتأخّرين، المولى محمد باقر المجلسى، قدّس الله روحه، كه به سر حدّ كمال رسيده اند چهار ذكور و پنج اناث:

يك پسر و دو صبيه از همشيره عاليجناب فاضل وحيد، سيد جليل، ميرزا علاء الدين محمد گلستانه شارح نهج البلاغة متولد شده.

[1] پسر مزبور، فاضل مغفور، ميرزا محمد صادق، كه در حيات آخوند وفات يافته، و آخوند مرحوم، شرحين كافى و تهذيب را حسب الخواهش او تأليف نموده اند.

و زوجه ميرزا محمد صادق مرحوم از سادات اردستانى بوده اند.

از او يك پسر ميرزا محمد على نام بوده و خلفى نداشته.

و سه صبيه به هم رسيده:

يكى از آنها حليله جليله عاليجناب سيد فاضل امير محمد حسينا بوده، كه والده مرحمت وغفران پناهان مير محمد مهدى و مير عبدالباقى و همشيره هاى ايشان باشد.

و ديگرى در حباله آقا محمد على بن العلامة آقا محمد هاديا مازندرانى بوده، كه والده مرحوم آقا هادى باشد.

و سوم زوجه مرحوم ميرزا محمد على [بن ميرزا محمّد كاظم الماسى]...

و دو صبيه آخوند كه از همشيره ميرزا علاء الدين گلستانه به هم رسيده:

[2] يكى در حباله سيد علام فهام امير محمد صالح خاتون آبادى بوده،

[3] و ديگرى حليله مرحوم ميرزا محمد كاظم [الماسى]...

ص: 623






تصویر





اجازه مير محمد حسين خاتون آبادى به ملا محمد على مجلسى

ص: 624





تصویر





اجازه مير محمد حسين خاتون آبادى به ملا محمد على مجلسى

ص: 625





اما اولاد مرحوم مير محمد صالح مزبور از زوجه مزبوره:

يكى فاضل علامه امير محمد حسينا طاب ثراه، و ديگرى همشيره ايشان است.

اما اولاد مرحوم مير محمد حسين [خاتون آبادى]:

يكى سيد فاضل مقدّس امير محمد مهديا،

و ديگرى سيد جليل القدر مير عبد الباقى،

و دو همشيره ايشان اند، يكى حليله سيد فاضل مير ابو طالب، و ديگرى زوجه سيد مرحوم مير على نقى اخوين بوده اند.

و فرزندان مرحوم مير محمد مهديا:

عالى حضرات: مير محمد باقر و مير سيد مرتضى،

و زوجه مرحوم مير عبد الواسع بن المرحوم مير ابوطالب مزبور،

والده عالى حضرت مير محمد رضا مشهور به آقاسى، و زوجه عالى حضرت مير محمد صالح بن مير زين الدين بن مير محمد صالح مزبور.

و اولاد مرحوم ميرعبد الباقى:

عالى جناب مقدّس القاب فاضل امير محمد حسين [سلطان العلماء، امام جمعه]

و اخوين ايشان آقا سيد و مير محمّد تقى و اخوات ايشان...

و اولاد مرحوم ابو طالب از صبيه مرحوم مير محمد حسين، مير عبد الواسع و دو همشيره كه يكى حليله مرحوم مير محمد صالح مشهور به آقاى تكمه دوز...(1)

ص: 626





1- . اما اولاد آقا از اين حليله، دو پسر و يك صبيه مى باشد. اما دو پسر: مير محمّد جعفر مشهور به آقا كوچك، و ديگرى مير محمّد على مشهور به آقايى... اما صبيه، حليله جليله فاضل عالم، المرحوم المغفور مير ابوالقاسم [خاتون آبادى]، مدرّس مدرسه سلطانيه واقعه در چهارباغ، و از آن مرحوم دو پسر و دو صبيه مانده. اما دو پسر: يكى مير محمّد رضا و ديگر ميرزا محمّد، و از هر يك اولاد هست. اما دو صبيه، يكى حليله سيد جليل مير محمّد اسماعيل مشهور به آقا ميرزا، مدرّس مدرسه مزبوره... و ديگرى حليله مير ابراهيم بن مير محمّد صادق بروجردى مى باشد. انساب خاندان ص 266.




اما اولاد همشيره مرحوم مير محمّد حسين بن مير محمّد صالح، كه حليله سيد مرحوم ميرزا عبدالكريم (اصفهانى مشهور به شوشترى)(1) بوده:

مرحومون ميرزا ابوطالب، و ميرزا محمّد على مشهور به كتابفروش، و ميرزا احمد بوده اند و از مجموع ايشان اولاد هست.

اين ها همه كه مذكور شد اولاد آخوند مرحوم اند كه از همشيره مرحوم ميرزاعلاء الدّين محمّد داشته اند. و حليله ديگر آخوند [علامه مجلسى] مرحوم همشيره ابوطالب خان نهاوندى بوده، و از او: [4] مرحوم فاضل ميرزا محمّد رضا مشهور به آقاسى(2) [5] و يك صبيه به هم رسيده،(3) كه حليله فاضل مقدّس ملا حيدر على بن العلامة المحقق المدقّق ملا ميرزا شيروانى بوده. و از ايشان صبيه اى به هم رسيده كه زوجه جوان فاضل آقا ميرزا، خلف عالى حضرت فاضل مترجم تهذيب الأحكام به امر السلطان حسين، ملا محمّد تقى گيلانى الأصل بوده.(4)

و اما اولاد آخوند مرحوم از عتيقه معقوده، دو پسر و دو دختر به هم رسيد.

[6] اما پسرها: ميرزا محمّد جعفر، [7] و ميرزا عبد الله بودند...(5)

ص: 627





1- . انساب خاندان ص 266.

2- . «مولانا محمد رضا خلف مرحوم مولانا محمد باقر مجلسى به حليه علم و خصال حميده آراسته، به تدريس مشغول، و به علوّ همّت موصوف بود. در سانحه مذكوره با دو برادر عاليمقدار و جمعى از اولاد و اقربا كه همه از معاشران و دوستان صميم من بودند رحلت نمودند». تاريخ و سفرنامه حزين ص 210.

3- . تذكرة الانساب ص 24.

4- . انساب خاندان ص 267.

5- . واله داغستانى در تذكره رياض الشعراء (ج 2 ص 808-809) مى نويسد: «ميرزا عبدالله ذرّه فرزند ارجمند آخوند ملا محمد باقر مجلسى است. به محاسن صورى و معنوى و حدّت فهم و فطنت، يگانه روزگار بوده. در اواخر شباب همّت به تحصيل علوم گماشته؛ از فرط شعور و سليقه خداداد، در اندك زمانى در اكثر مطالب علميه صاحب دستگاه عالى شد. از اصفهان در ايام محاصره برآمده، در بلده خرّم آباد به سراى جاودانى ارتحال نمود. چون اين قضيه در شهر رمضان اتّفاق شده بود، شيخ محمد على حزين تاريخ آن را چنين يافته است: شد در غم آن نور دل و ديده، روان خونابه دل ز ديده اشك فشان پرسيد ز سال و ماه و تاريخ، كسى ناليد حزين و گفت: ماه رمضان




امّا دو صبيه آخوند مرحوم [8] يكى در حباله مرحوم مير زين العابدين بن علامه مير محمّد صالح [خاتون آبادى] مشاراليه بود، و از ايشان: مرحوم مير سيد رضا و ميرزا محسن و مير محمّد هادى و مير محمّد صالح مشهور به آقايى به هم رسيد.

و از مرحوم ميرسيد رضا: عالى حضرت ميرزا محمد على امام جماعت بيدآباد، و همشيره اى به هم رسيد... همشيره ميرزا محمّد على، حليله مرحوم آقا محمّد بن الفاضل الصالح المولى زين الدين الخوانسارى الأصل إمام الجمعة بالاصفهان به هم رسيد كه باقى ماند. و از آقا محمّد(1) از اين حليله، يك پسر و يك دختر به هم رسيد:

پسر، ميرزا محمّد على، و دختر، در حباله ميرزا جعفر طبيب مى باشد.(2)

[9] و صبيه ديگر آخوند را بنات ستّه مى بود:

يكى والده اولاد مرحوم مغفور مير محمّد مهدى بن مير محمّد حسين.

دوم: والده اولاد امير عبد الباقى. سيم: حليله مرحوم ميرسيد رضا مذكور.

چهارم: حليله مرحوم مير محمّد هادى برادر مير سيد رضا كه الحال در حيات

ص: 628





1- . وى جمعه 9 ربيع الاول 1202 ق به جوانى وفات كرده و در تخت فولاد حوالى مقبره آقا حسين خوانسارى مدفون استه. بر روى سنگ مزارش اشعار رفيق اصفهانى بدين شرح آمده است: عالم عارف كه بود از خاص و عام او را خطاب شمع جمع عالمان چشم و چراغ عارفان آن كه تا او بود سال و ماه و روز و شب نبود گر به كثرت گر به خلوت در عيان و در نهان غافل از فكر دقايق لحظه اى او را ضمير عاطل از ذكر حقايق لمحه اى او را زمان شرح اوصافش فزون از آن كه آيد در قلم وصف اخلاقش فزون از آن كه گنجد در بيان از جهان چون رخت از چشم و دل احباب رفت اشك تا هفتم زمين و آه تا هفت آسمان بهر تاريخش به آئين دعا گفتا «رفيق»: «گفت دايم باد خلد آقا محمّد را مكان»

2- . انساب خاندان ص 267.




است، پنجم: حليله ميرزا نور الدين محمد مشكى، ششم: زوجه مرحوم حاجى محمّد كاظم قهپايه اى كه الحال كه هفتم شهر شوال 1217 است موجود است.(1)

ص: 629





1- . انساب خاندان ص 268.




تصویر





دعايى منسوب به علامه مجلسى به خط ميرزا احمد نيريزى

ص: 630





در پايان به نقل دو رؤياى معتبر كه بيانگر مقام و منزلت بى نظير حضرت علامه مجلسى نزد پيامبر اكرم و اهل بيت آن حضرت عليهم السلام است مى پردازيم.

تصویر





1. آية الله حاج شيخ على نمازى شاهرودى از آية الله العظمى مرعشى نجفى نقل كرده است: شبى مقيد شدم تمام ادعيه و آداب مأثوره در وقت خواب را انجام دهم تا در عالم خواب مطالبى برايم روشن شود. چون خوابيدم خود را در صحنه قيامت يافتم. در طرفى حضرت رسول اكرم صلّى الله عليه وآله نشسته بودند و به حساب علما رسيدگى مى فرمودند. علماى هر قرنى در صفى جدا قرار داشتند.

دو شيخ بزرگوار در دو طرف آن حضرت نشسته بودند و در برابر آنها كتاب هايى نهاده شده بود و يكى از آن دو كتاب هاى بيشترى در مقابل داشت. شغل آن دو بزرگوار نيز شفاعت از علما بود. سؤال كردم اين دو كيستند؟ براى آن كه اگر محتاج شوم آنها را بخوانم و كمك بخواهم. گفتند: يكى شيخ مفيد است، و ديگرى كه كتاب هاى بيشترى در مقابل اوست علامه مجلسى است.

2. مرحوم حجة الاسلام والمسلمين سيد ابو الحسن مرتضوى كرونى از علما و وعاظ و مفسّرين ساكن تهران نقل كرد: اوايلى كه شريعت سنگلجى در طهران شهرت يافته بود و مطالب تازه اى در منبر بيان مى كرد، از پدرم عالم ربّانى آية الله سيد محمد كاظم مرتضوى استجازه كردم كه در مجلس او شركت كنم، اما او مخالفت كرد اما پس از اصرار من با اكراه رضايت داد و من شبى به مسجد او رفتم. او در منبر حديثى از بحار الانوار راجع به ايمان و عدم ايمان برخى حيوانات نقل كرد و علامه مجلسى را به خاطر نقل آن، مورد انتقاد و سرزنش قرار داد. مريدانش نيز باور كرده وخنديدند.

ص: 631





من پس از پايان منبر نزد او رفته و با او به بحث پرداختم، اما او گوش شنوايى نداشت. مريدانش نيز مى گفتند آقا درست مى گويد. پس بدون گرفتن نتيجه از او جدا شدم. در راه بازگشت در عالم خيال مرحوم علامه را مورد خطاب قرار دادم كه چرا با نقل اين گونه احاديث ضعيف، خود و كتابتان را مورد انتقاد قرار داده و ما را نيز در دفاع از خود دچار زحمت نموده ايد. به منزل آمده و جريان را به عرض پدر رساندم. فرمود: من مى دانستم كه حرف هاى او اساس و بنيان ندارد و تو را ناراحت مى كند. چون به خواب رفتم ديدم در اصفهانم و به قصد زيارت مرقد علامه مجلسى به مسجد جامع رفته ام. عدّه زيادى از مرد و زن در رفت و آمد بودند.

تصویر





دم در صحن تكيه، سيد بزرگوارى را ديدم كه ايستاده بود و گويا منتظر كسى بود. خواستم وارد شوم؛ با اشاره دست مانع شد. چندين مرتبه خواستم همراه جمعيت وارد شوم؛ امّا گويا آن بزرگوار مراقب من بود و هر دفعه از ورود من جلوگيرى مى نمود.

من بسيار متأثر و ناراحت در كنارى ايستاده بودم كه دو سيد جوان بسيار زيبا و جذّاب از بقعه خارج شدند و با آن بزرگوار مشغول صحبت گرديدند. چون صحبت آنان تمام شد و خواستند خارج شوند جلو رفته و پس از عرض سلام استدعا نمودم كه نزد آن سيد بزرگوار وساطت نمايند كه به من اجازه ورود بدهد.

آن دو بزرگوار با محبّت تمام به من فرمودند: چرا نسبت به مجلسى چنان فكر باطلى كردى؟! مجلسى به ما (يا به دين ما) خيلى خدمت كرده است. پس وساطت نموده و من داخل بقعه شدم. پس از زيارت و دعا، از كسى پرسيدم كه آن سه بزرگوار چه كسانى هستند؟ گفت: آن آقاى بزرگوار حضرت امير المؤمنين عليه السلام و آن دو نيز حسنين عليهما السلام مى باشند.

ص: 632





مؤلف گويد: چندين خواب موهن در افواه مردم درباره علامه مجلسى نقل مى شود و متأسفانه در برخى كتاب ها نيز ثبت شده كه هيچ يك مأخذ و مبناى درستى ندارد و ساخته و پرداخته دشمنان علم و روحانيت است. از جمله خوابى كه در خزائن علامه نراقى به نقل از ملا محمد صالح مازندرانى نقل شده، و طبق آن هيچ يك از اعمال و خدمات علامه مورد قبول درگاه الهى واقع نشده، به جز احسانى جزئى كه به كودكى يهودى كرده بوده است. اين در حالى است كه ملا محمد صالح سى سال قبل از علامه مجلسى رحلت كرده و پس از ايشان زنده نبوده كه او را در خواب ببيند.

همچنين در كتاب روضات الجنّات با واسطه از برخى اجازات سيد نعمة الله جزائرى خواب مفصّلى نقل شده كه طبق آن هيچ يك از اعمال و خدمات علامه مورد قبول قرار نگرفته، به جز دادرسى از فردى فقير و مديون، و پرداخت دين وى.

محقّق فقيد حجة الاسلام سيد محمد جزائرى در كتاب نابغه فقه و حديث با تصريح به اين كه چنين مطلبى در هيچ يك از اجازات جدّش محدّث جزائرى ديده نشده، ساير دلايل بطلان و ساختگى بودن اين نقل را برشمرده است.

عالم بزرگ شيعه آقا سيد محمد مجاهد طباطبائى صاحب مناهل و مفاتيح الأصول نيز در كتاب ارزشمند اغلاط فاحشه به جعلى بودن خواب هاى موهن درباره علامه مجلسى تصريح فرموده و آن ها را ساخته و پرداخته صوفيان ضدّ دانش مى داند.

ص: 633





تصویر





اغلاط مشهوره از آقا سيد محمد مجاهد، چاپ سنگى

ص: 634





تصویر





اغلاط مشهوره از آقا سيد محمد مجاهد، چاپ سنگى

ص: 635





تصویر





اغلاط مشهوره از آقا سيد محمد مجاهد، چاپ سنگى

ص: 636





تصویر





اغلاط مشهوره از آقا سيد محمد مجاهد، چاپ سنگى

ص: 637





تصویر





اغلاط مشهوره از آقا سيد محمد مجاهد، چاپ سنگى

ص: 638



درباره مركز
بسمه تعالی 
جَاهِدُواْ بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ 
با اموال و جان های خود، در راه خدا جهاد نمایید، این برای شما بهتر است اگر بدانید. 
(توبه : 41) 
چند سالی است كه مركز تحقيقات رايانه‌ای قائمیه موفق به توليد نرم‌افزارهای تلفن همراه، كتاب‌خانه‌های ديجيتالی و عرضه آن به صورت رایگان شده است. اين مركز كاملا مردمی بوده و با هدايا و نذورات و موقوفات و تخصيص سهم مبارك امام عليه السلام پشتيباني مي‌شود. براي خدمت رسانی بيشتر شما هم می توانيد در هر كجا كه هستيد به جمع افراد خیرانديش مركز بپيونديد. 
آیا می‌دانید هر پولی لایق خرج شدن در راه اهلبیت علیهم السلام نیست؟ 
و هر شخصی این توفیق را نخواهد داشت؟ 
به شما تبریک میگوییم. 
شماره کارت : 
6104-3388-0008-7732 
شماره حساب بانک ملت : 
9586839652 
شماره حساب شبا : 
IR390120020000009586839652 
به نام : ( موسسه تحقیقات رایانه ای قائمیه) 
مبالغ هدیه خود را واریز نمایید. 
آدرس دفتر مرکزی: 
اصفهان -خیابان عبدالرزاق - بازارچه حاج محمد جعفر آباده ای - کوچه شهید محمد حسن توکلی -پلاک 129/34- طبقه اول 
وب سایت: www.ghbook.ir 
ایمیل: Info@ghbook.ir 
تلفن دفتر مرکزی: 03134490125 
دفتر تهران: 88318722  ـ 021 
بازرگانی و فروش: 09132000109 
امور کاربران: 09132000109 
 
cover.png





